

#### تصدرعن

مركز الدراسات التخصصية في النهضة الحسينية/ النجف الأشرف. قم المقدسة قسم الشؤون الفكرية/ العتبة الحسينية المقدسة

> العدد الخامس السنة الثانية (١٤٣٥ هـ ٢٠١٣ م)



# عَإِنَّهُ فَصَيْلِيَّةَ مُجْفَضَكَةً فِي النَّهَضَّةِ الْجُسِيِّنَيَّ فَيَ بَعُنَى بِالدِّرَاسَ البِّينِيّةِ



# ٱلْهِيْنَةُ مِلْ لَاسْتُسْتُنَالِيْنَ مِنْ

آيسة الله السيب عبادل العلوي آيسة الله الشييخ محمد السبند آية الله الشيخ محمد مهدي الأصفي آيسة الله السبيد منير الخبساز

العسلامة المسحقق السسيد رياض الحكيم العلامة النكتور الشيخ محمد باقر المقنسي العلامة المحقق السيد محمد صادق الخرسان العسلامة الشسيخ عبد المهدى الكربلاني





| رئيسالتحرير             | تصدرعن مركز الدراسات التخصصية               |
|-------------------------|---------------------------------------------|
| الشيخ قيصر التميمي      | في النهضة الحسينية/النجف الأشرف.قم المقدّسة |
| مدير التحرير*           | "<br>قسم الشؤون الفكرية                     |
| الشيخ صباح عباس الساعدي | العتبة الحسينية المقدّسة                    |
| هيئة التحرير*           | الإشراف العام: *                            |
| د. السيد حاتم البخاتي   | سماحة الشيخ علي الفتلاوي                    |
| الشيخ غزوان العتابي     |                                             |
| الشيخ رافد عساف التميمي | إدارة المركز:                               |
| المقابلة وتقويم النص*   | الشيخ باقر الساعدي                          |
| الشيخ عدنان الطائي      | معاونية المركز:*                            |
| الشيخ عصام السعيد       | الشيخ عباس الحمداوي                         |
| الشيخ مصطفى الدالي      |                                             |
| التصميم*                | الإخراج الفني*                              |
| عبد الزهرة الطائي       | السيد علي الهاشمي                           |

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (١٩٧٤) لسنة ٢٠٠٣مر الترقيم الدولي: 7-240-984-964 : ISSN: 978

#### هوية المجلّة:

مجلّة علمية فصلية تخصصيّة تعنى بالبحوث المتخصّصة في مجال النهضة الحسينيّة، وكذا الدراسات العلمية في حقول المعرفة الدينيّة. تصدر عن مركز الدراسات التخصصيّة في النهضة الحسينيّة في النجف الأشرف وقم المقدّسة، التابع لقسم الشؤون الفكريّة في العتبة الحسينيّة المقدّسة.

#### اهتمام المحلّة:

تهتم المجلّة بنشر معالم وآفاق الفكر الحسيني وتسليط الضوء على تاريخ النهضة الحسينيّة وتراثها، وكذا إبراز الجوانب الإنسانية والاجتهاعية والفقهية والأدبية في تلك النهضة المباركة.

كها تهتم المجلّة أيضاً باستقطاب ونشر البحوث والدراسات الدينيّة التخصّصية ذات الجوانب التجديديّة والإبداعيّة، وذلك في كافّة الحقول والمجالات، فتمتدّ لتشمل الدراسات القرآنية والعقديّة والفكريّة والتاريخيّة والفقهيّة، وكذا ما يرتبط بالتراث الديني، من الأدعية والزيارات والنصوص الدينيّة بشكل عام.

فالمجلّة تتطلّع لاستيعاب جميع المجالات المهمّة والحسّاسة في أبواب العلوم والمعارف الدينيّة، شريطة أن تكون البحوث والدراسات متضمّنة لجوانب من الإبداع والحداثة والتجديد، مع حفظ روح الأصالة والتأسيس.

#### أهداف المحلّة:

١-إعطاء رؤية واضحة حول معالم النهضة الحسينية من خلال البحوث
 والدراسات.

٢ \_ نشر أهداف وثقافة النهضة الحسينيّة.

٣ ـ إحياء التراث الديني والحسيني.

٤ ـ فتح نافذة علمية لتفعيل جانب الإبداع والتجديد والتأصيل الفكري في كافة
 حقول المعرفة الدينية.

٥ ـ الانفتاح على الواقع العلمي والفكري لدى العلماء والأساتذة والمفكرين.

٦- استثمار الأقلام الرائدة، وتطوير الطاقات العلمية الواعدة، واستقطاب
 البحوث والدراسات والمقالات العلميّة القيّمة لنشرها تعميهاً للفائدة.

٧ ـ فسح المجال أمام الباحثين والمفكرين لنشر بحوثهم ودراساتهم، لتكون المجلة رافداً من روافد تزكية العلم والمعرفة.

٨ ـ التصدّي للإجابة عن الشبهات والإشكاليات والقراءات غير الموزونة حول الدين بصورة عامّة والنهضة الحسينيّة بصورة خاصّة.

#### ضوابط النشر

تدعو المجلة العلماء والأساتذة والباحثين وكل من لديه اهتمام في مجال الكتابة والتحقيق إلى رفدها بنتاجاتهم القيّمة، على أمل ملاحظة الأُمور التالية:

- أن تكون البحوث مرتبطة باختصاص الجلّة وأركانها.
- ألَّا تكون منشورة أو بصدد النشر في كتاب أو مجلَّة.
  - أن تكون ضمن المناهج العلمية المتبعة.
  - أن تكون بحوثاً مبتكرة وبلغة معاصرة.
- أن يكون البحث على قرص ليزري فيما لو كان منضداً.
  - حقوق النشر محفوظة.
  - الأفكار المطروحة لا تعبر بالضرورة عن رأي الجلة.
    - لا تعاد البحوث لأصحابها نشرت أم لم تنشر.
      - يخضع ترتيب البحوث لاعتبارات فنية.
- إجراء التعديلات والتلخيصات اللازمة من صلاحيات المجلة.
- للمجلة حق إعادة نشر البحث أو المقال في كتاب أو ضمن كتاب منفصل، مع الحفاظ على نصه الأصلي.
  - كل ٢٥٠ كلمة تحسب صفحة واحدة.
  - الجلة تتبع نظام المكافآت لأصحاب البحوث.
  - تعتبر الأولوية في الجلّة للمقالات والبحوث الحسينية.
  - الجلة غير ملزمة بنشر ما يقل عن ١٥ صفحة أو يزيد عن ٣٠ صفحة.

#### مراكز النشر:

- \* النجف الأشرف: شارع الرسول الله على مكتبة دار الهلال.
- \* النجف الأشرف: قرب مشروع الماء \_مكتبة العراق الجديد.
  - \* النجف الأشرف: سوق الحويش \_دار الغدير.
- \* كربلاء المقدسة: المعرض الدائم في العتبة الحسينية المقدسة.
  - \* البصرة: العشار \_مكتبة الإمام الهادي هِ.
- \* إيران \_ قم المقدسة: صفائية \_سوق الإمام المهدى الله حصاتبة فدك.
  - \* إيران \_قم المقدسة: سوق كذرخان \_مكتبة الهاشمي.

# المحتويات

# مةال النكربر

|     | مجلة الإصلاح الحسيني في عامها الثاني                         |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ١٣  | الشيخ قيصر التميمي                                           |
|     | طرأسأت في أفأق ألنهضة الكسبنبة                               |
|     | توسعة حريم الزيارة زماناً ومكاناً                            |
| ۲۳  | آية الله الشيخ محمد السند                                    |
|     | المباني القرآنية لنهضة عاشوراء                               |
| ۳۹  | د.محمد علي رضائي الأصفهاني                                   |
|     | ثورة الإصلاح وظروف المجتمع الإسلامي                          |
| ٧   | د. حكمت الرحمة                                               |
|     | منطلقات النهضة الحسينية وخلفياتها                            |
|     | القسم الأول (الاستحواذ الأموي على السلطة)                    |
| ۸۹  | السيد محمد الشوكي                                            |
|     | النهضة الحسينية والعناصر الحيويّة للإبداع والتأثير في الأمّة |
| ١٠٩ | السيد نعمة حاير آل نور                                       |

# ظراسات في باربح وبراث النهضة الكسبنبة

| <b>جوم في سماء الحسين التي التي التي التي التي التي التي التي</b> |
|-------------------------------------------------------------------|
| هير بن القين انعطافة نحو المجد                                    |
| د.السيد حاتم البخاتي                                              |
| لقتل أبي مخنف الأزدي الكوفي                                       |
| شهر المقاتل الحسينية                                              |
| الشيخ عامر الجابري                                                |
| عرباسكا الماحدة في المامينية المامينية                            |
| فضل البقاع/ القسم الثاني                                          |
| الشيخ اسكندر الجعفري                                              |
| نعظيم الشعائر الحسينية تعظيم لحرمات الله تعالى                    |
| أ. م. مياسة مهدي شبع                                              |
| مشي النساء إلى كربلاء                                             |
| نراءة <u>في</u> الأدلة والنصوص الشرعية                            |
| الشيخ مشتاق طالب                                                  |
| ظِنْبَك حَالُسُلُ الْ                                             |
| ضرورة التجديد في منهجة علم الأُصول                                |
| الشيخ رافد التميمي                                                |
| لمعاد في الرؤية القرآنية                                          |
| السيد محمد الشجاعي / ترجمة: الشيخ فضيل الجزائري ٥                 |
| لجهل المركب الداء العضال                                          |
| الثرية وحور الكروي القريب                                         |



#### الشيخ قيصر التميمي

تُضيء مجلة الإصلاح الحسيني شمعتها الثانية بعد أن قطعت شوطاً من التميّز والتألق في سنتها الأُولى، وقد خاضت هذه المجلة المباركة تجربة موفقة وناجحة بكل المعايير وفي جميع الأصعدة؛ فمثّلت مسيرة مولود بسنة واحدة يتطاول المجد، ينمو ويكبر متخطّياً أقرانه، وقد اجتمع لدى أُسرة المجلة استطلاع واسع للرأي في الأوساط العلمية والثقافية، يتجلّى منه بوضوح شهادة النجاح والتفوّق والامتياز، وهي شهادة اعتزاز ووسام فخر صاغته أقوال العلماء والأساتذة والمفكرين والباحثين في امتداح المجلة قالباً ومضموناً؛ ما أعطى القائمين عليها دافعاً وزخماً كبيراً وإصراراً على الاستمرار ومواصلة المسير.

وقد ارتكزت أسرار النجاح على أركان وأسس رصينة ومحكمة، كان أهمها انتساب المجلة إلى الإمام الحسين الثيلاء فاكتسبت من عظمته سرّ نجاحها، وتلقّت المجلة أيضاً دعهاً كبيراً من القائمين على الأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدّسة، والحقّ يقال: إننا وجدنا الأمين العام (حفظه الله) يحمل آفاقاً واسعة ورؤية مستقبلية وهمّا كبيراً في مجال بناء وتوسعة وتطوير الجوانب العلمية التخصصية والفكرية بصورة عامة، فكان إلى جانبنا ومعنا دائهاً في خُطى التقدّم والإبداع، يشدّ على أيدينا ويشجعنا برعاية أبوية على السير قُدماً، وهذا ما لمسناه أيضاً من المشرف العام على المجلّة رئيس قسم الشؤون الفكرية والثقافية (حفظه الله)، وكذا لا ننسى التعاون المتميّز والدعم قسم الشؤون الفكرية والثقافية (حفظه الله)، وكذا لا ننسى التعاون المتميّز والدعم

المتواصل معنا من قبل الكوادر الأُخرى في الروضة المقدّسة.

وهكذا اعتمدت المجلّة في نجاحها على كادرها وأعضائها، فتوفّرت \_ بتوفيق الله ومنه \_ على ثلّة طيبة ومؤمنة من النُّخب والفضلاء والأساتذة في الحوزة العلمية المباركة، من النجف الأشرف وقم المقدّسة، وكذا من الأوساط الأكاديمية العلمية والمهنيّة، فحملوا على عاتقهم مبادئ المشروع وأهدافه وهمومه وسبل إنجاحه وتطويره، فشدّوا الهمّة والعزم للعمل في هذا السبيل، وكان الإصلاح الحسيني رائد مسيرتهم، فتحركوا بجدّ واجتهاد ومثابرة وعمل دائم ودؤوب؛ فأثمرت جهودهم الكريمة هذا النتاج المبارك الماثل بين يديك عزيزي القارئ.

وهنا ينبغي أن نقف وقفة إجلال واحترام وتكريم للعلماء والأساتذة والباحثين الذين تشكّلت من أبحاثهم ودراساتهم القيّمة هذه المجلة المباركة، وقد شهد بفضل كتاباتهم وبحوثهم التخصّصية الوسط العلمي بكافة مستوياته واختصاصاته الحوزويّة والأكاديميّة والثقافية، ونحن نشعر بقصور كلمات المدح والثناء أمام فضلهم ومساهماتهم الجادّة في بناء المكوّن العلمي والتخصّصي للمجلّة، فلله درّهم وعلى الله أجرهم.

وبها أن النتاجات العلمية والفكرية التخصصية بمعناها الحقيقي والواقعي تجذب وتستهوي العلماء والمحققين والباحثين، وتشغل حيزاً واسعاً في دائرة همومهم واهتهاماتهم، وتجعلهم يتابعون ويتطلّعون وبشغف لكل ما هو جديد في هذا المجال، وجدنا الحفاوة الكبيرة والترحاب الواسع \_ في تلك الأوساط المختصّة \_ بمجلّة الإصلاح الحسيني، وقد أدرجوها في قائمة تطلعاتهم واهتهامهم وشغفهم بالأمور العلميّة؛ حيث انعكس ذلك علينا من المتابعة المتواصلة والأسئلة الكثيرة الواردة إلينا عن كل عدد حينها يقترب فصل صدوره.

وبهذه الذكرى الكريمة نجد من المناسب أن نستعرض \_ وبنحو الإيجاز والاختصار الشديد \_ أهم الأدوار والمراحل التي ارتقتها المجلّة في سنتها الماضية:

 ١- تكوين وإنشاء كادر علمي متخصّص ومهني، يحمل خبرة واسعة وباعاً طويلاً في مجال الكتابة والتأليف والتحقيق وإصدار النتاجات العلمية التخصصيّة.

٢ قراءة ومطالعة النظام العالمي للدوريات والمجلات التخصصية، ومتابعة الإصدارات المهمة وذات الحضور الفاعل في هذا المجال، وتكوين فكرة ناضجة لتأسيس المجلة وبناء صرحها، ورصد سُبل تطويرها والرقى بها إلى أعلى المستويات وأرفعها.

٣\_ تنظيم وتنسيق القضايا الرسمية والأُمور الإداريّة المرتبطة بطبيعة العمل في الدوريات والمنشورات العلميّة المتخصصّة.

٤- التواصل المستمر مع العلماء والفضلاء والكتّاب والباحثين وذوي الأقلام الرائدة؛ للتنسيق معهم واستكتابهم واستقطاب أبحاثهم ودراساتهم القيّمة فيما يرتبط بمجال اختصاص المجلّة، وكانت الخطوات في هذا المجال نوعية وناجحة بكل المقاييس.

٥- الانفتاح الواسع على الحوزة العلمية في النجف الأشرف بعلمائها وأساتذتها ومفكريها، وكذا الحوزات العلمية الأُخرى داخل العراق وخارجه، وخصوصاً الحوزة العلمية في قم المقدسة، وقد ظهرت نتائج هذا الانفتاح في مستوى ومحتوى البناء العلمي المتميّز للأبحاث والمقالات والدراسات التخصصيّة.

٦- الانفتاح الواسع على الوسط الجامعي والأكاديمي بصورة عامّة؛ للإفادة من
 بحوث ودراسات وأفكار الأساتذة الكرام.

٧- عقد الندوات والملتقيات العلمية لدعم الجانب العلمي والإعلامي للمجلّة.

٨- التنسيق مع العلماء والأساتذة للعمل على إجراء اللقاءات والحواريات في المواضيع الحسينية المهمة والمؤثرة في الواقع العلمي والاجتماعي.

٩ ترجمة التراث غير العربي المرتبط بالنهضة الحسينية المباركة والفكر الديني بصورة عامة.

١٠ ـ الاهتمام بالجانب الإعلامي للمجلّة.

١١ ـ توخّي الكفاءة العالية في الأُمور الفنية والتقنيّة من جهة التصميم والإخراج والطباعة والنشر والتوزيع.

١٢\_متابعة النشر في مراكز التوزيع المهمّة والمعروفة بشكل ممنهج ومنظّم ودوري.

#### في محضر المراجع والعلماء

قام كادر المجلة بجولة واسعة النطاق لزيارة علمائنا الأعلام ومراجعنا العظام والأساتذة الكرام في النجف الأشرف وقم المقدّسة، تبرّكاً بمحضرهم الشريف، وبغية الاستفادة من إرشاداتهم وأفكارهم وملاحظاتهم القيّمة التي تنهض بالمجلّة إلى أعلى مستويات الرقي والكمال؛ فاستقبل العلماء الأعلام مشروع المجلّة بترحاب كبير وحفاوة منقطعة النظير، وتوسّموا بهذا المشروع وكادره خيراً، وأبدوا إعجابهم بالمجلّة ومواضيعها وحلّتها القشيبة والأنيقة، وأكدوا بعد ملاحظة المجلّة على قدرتها في سدّ فراغ يرون ضرورة تغطيته في الحوزة العلمية بهذه الأعمال التخصصية النوعيّة، وما هذا كلّه إلا من لطفهم وحسن ظنهم ورعايتهم الأبوية للمشروع.

## رؤيتنا لتطوير المجلّة في عامها الجديد

نسعى لإحداث نُقلة نوعية للتجديد والتطوير في عمل المجلة وتوسعة نتاجها العلمي التخصصي في عامها الجديد، ونشير فيها يأتي بنحو الإجمال إلى أهم معالم التطوير:

#### أولاً: الهيئة الاستشارية

تعمّدنا أن نجعل السنة الأُولى للمجلّة سنة تجريبية، وكان الهدف من ذلك إثبات الوجود واستشراف النجاح واستقطاب قناعات العلماء والأستاذة بذلك الوجود المبارك والنجاح المتألق للمشروع، ونشكر الله تبارك وتعالى على نجاح مسيرة هذه السنة التجريبية بلطفه ومنّه وكرمه، بعد ذلك تحرّكنا بشكل واسع وسعى حثيث

والأساتذة وطرح الفكرة عليهم أبدوا \_ مشكورين \_ قبولهم وترحيبهم بذلك، واستعدادهم للتعاون والدعم؛ خدمةً منهم لسيد الشهداء الله ونهضته المباركة. وأحببنا أن تتزين هذه الصفحات بأسائهم الشريفة، وهي بالنحو التالي: آية الله السيد عادل العلوي العلامة المحقق السيد رياض الحكيم آية الله الشيخ محمد السند العلامة الدكتور الشيخ محمد باقر المقدسي آية الله الشيخ محمد مهدي الآصفي العلامة المحقق السيد محمد صادق الخرسان آية الله السيد منير الخباز العلامة الشيخ عبد المهدي الكربلائي

لاختيار أعضاء الهيئة الاستشارية للمجلة، وحرصنا على أن تأتلف وتتكوّن هذه

الهيئة العلمية المباركة من كبار العلماء والأساتذة، وبعد التحرك والتنسيق مع العلماء

#### ثانياً: المحاور الموضوعية للمجلّة

نسعى وبشكل جاد ومتواصل ومدروس للعمل بطريقة وأسلوب المحاور الموضوعية والعنوان الموحد لكل عدد من أعداد هذه المجلة المباركة، ولكن الذي استوقفنا وتطلّب منّا تأجيل العمل بهذا الأسلوب المتعارف إلى حين كتابة هذه السطور، هو طبيعة العمل والبحث والكتابة في محور وموضوع واحد لكل عدد، حيث يتطلّب وضع فهرسة ومحتويات متناسبة ومتناغمة، تعالج موضوعاً مهما وموحداً، ثم توجيه وتحريك سير العمل وآلياته بهذا الاتجاه، واستقبال الكتابات والبحوث والمقالات في الإطار ذاته؛ ما يستتبع التنسيق المسبق مع العلماء والكتّاب والباحثين للمشاركة في هذا النوع من العمل، واختيار موضوع المحور بحسب الأولوية والأهمية، وكذا تحديد العناوين المختصة التي تعطي للموضوع استحقاقه العلمي المناسب، وقد وضعنا لهذا العمل آلياته الخاصة وسبل إنجاحه وتطويره بها يخدم تطلّعات وأهداف المجلّة، وكان من تلك الآليات والسبل هو توسعة الكادر

العلمي والفنّي، والتواصل مع العلماء من أعضاء الهيئة الاستشارية، والعمل على تكوين أُسرة واسعة للمجلّة تضمّ مجموعة من فضلاء الأساتذة وخيرة المفكرين والباحثين، وإقامة المؤتمرات والندوات والملتقيات والحواريّات العلمية التي تُغذّى الجوانب الموضوعية المتنوعة في الأعداد المتوالية للمجلَّة.

#### ثالثاً: أسرة المجلة

تعدّ هذ الخطوة من المراحل المهمّة التي تعتزم المجلة اعتادها في تطوير وتنمية نتاجها الفكري، بها يتناسب مع الواقع ومرحلة المعادلات والظروف المعقّدة التي نعيشها هذه الأيام، والخطوة عبارة عن بناء وتكوين أُسرة علمية متخصّصة، لها الخبرة والتجربة الواسعة في مجال الكتابة والتأليف وتدوين البحوث العلميّة، وقد بدأنا منذ فترة وجيزة بالتحرك في هذا الإطار، وقمنا بتداول الفكرة مع النُّخب من الأساتذة والمفكرين والباحثين، فاستقبلوها بالمباركة والترحيب، وقد استفدنا من مقترحاتهم وملاحظاتهم الشيء الكثير لتهذيبها وترشيدها بها يُسهم في تكامل المجلّة ورقيّها، والشكر لهم متواصل على قبولهم الانضمام لهذه الأُسرة المباركة، وقد تشكّلت من أسمائهم الكريمة باقة عطرة نأمل أن تُساهم في إعطاء مجلّتنا نُقلة نوعيّة في كافَّة الأبعاد والمستويات، وسوف تبقى هذه الأُسم ة مفتوحة على الأسماء الجديدة والشخصيات المؤثرة والمفيدة في المجالات التخصصيّة للمجلّة.

ونستعرض فيها يلي أهم وأبرز الأدوار والمساهمات العلميّة التي نطمح ونتمنّي أن يُشاركنا أعضاء هذه الأُسرة الكريمة في تفعيلها وإنجازها للأعداد المقبلة للمجلَّة:

١- المشاركة في دراسة واختيار وتحديد المحاور الموضوعية وعناوينها المناسبة لكل عدد من أعداد المجلّة.

٢\_ المشاركة بالكتابة وتقديم الدراسات والبحوث في إطار ودائرة المحور لكل عدد في حال احتياج المجلّة لذلك.

٣\_ يتم التنسيق مع الباحث والكاتب في اختيار البحث والدراسة بها يتناسب مع

 ٤ المشاركة في المؤتمرات الفكرية والندوات والملتقيات العلمية التي تُقام دوريّاً للدعم العلمي للمجلّة.

وهناك مجموعة من الخصائص والاعتبارات التي يتميّز بها أعضاء أُسرة المجلّة عن غيرهم؛ من جهة حفظ حقوقهم المعنويّة والمادّية، أهمّها:

أ) التنسيق مع الجهات المعنية في العتبة الحسينية المقدّسة لغرض جعل أعضاء الأُسرة من ضيوفها الدائمين.

ب) تكون لبحوثهم ومقالاتهم ودراساتهم الأولوية في النشر على سائر المقالات الأُخرى.

ج) تخصيص مكافآت مالية يتميّز بها أعضاء أُسرة المجلّة عن سائر الكتّاب والباحثين.

#### رابعاً: المؤتمرات الفكريّة والندوات والملتقيات العلمية

من المشاريع المهمّة التي نسعى لإنجازها وتفعيلها في الأوساط العلميّة لدعم المحتوى التخصصي للمجلّة، هو العمل على إقامة المؤتمرات الفكريّة، وعقد الندوات والملتقيات العلمية فيها يرتبط بالنهضة الحسينية المباركة؛ كي نستقي من فيض عطائها المقالات والبحوث والدراسات التخصصيّة؛ وفي هذا الضوء نطمح إلى أن يكون لها الحضور المتميّز في كلّ فصل وعدد من الأعداد، وقد كان من أهم الدواعي والأسباب للتفكير في إنشاء هذا المشروع هو أن طيفاً واسعاً من العلماء والمفكرين لا يمتلك الفرصة لتخصيص جانب من وقته الثمين للكتابة والتأليف في محاور المجلّة وعناوينها؛ فحاولنا أن نفتح بذلك نافذة للإطلال على أفكارهم القيّمة واستشراف إبداعاتهم في مجال اختصاصنا، وسوف نعمل جادّين في إطار كتابة وتدوين تلك الأفكار والإبداعات، ونشرها في سياق المحور والموضوع الذي يناسبها؛ ونكون بذلك قد ساهمنا في نشر الفكر، ورفد المجلّة بالأبحاث الثمينة والقيّمة والمبتكرة.



: الإصلاح لحسين في عامها التاني

#### خامساً: العمل الإعلامي والتنسيق العامر

يُعدّ العمل الإعلامي وبذل الجهد في بناء الروابط والعلاقات العامة من أهم أسس النجاح والتقدّم في كل مشروع، ويتعزّز ذلك ويتأكّد بشكل أكبر وأوسع في المشاريع الفكريّة والعلمية؛ حيث يرتكز الثراء الفكري والعلمي على مدّ جسور العلاقة والصداقة مع المراكز والدوائر والمؤسسات والجهات العلمية التي تحتضن الكفاءات والنبّخب من الأساتذة والمفكرين والباحثين، وذلك عن طريق تبادل الزيارات والخبرات والنتاجات العلميّة؛ ما يفتح الآفاق الواسعة أمام الحركة الفكرية والنتاج العلمي وبشكل نوعي ومتميّز، وسيراً بهذا الاتجاه وبعد الإلحاح والمطالبة المتكررة والحثيثة من متابعي ومحبّي وقرّاء المجلة الكرام - بدأنا بالعمل على تأسيس شبكة ومنظومة واسعة لتغذية الجانب الإعلامي، وتوسيع العلاقات والروابط العلمية وتفعيل دور التنسيق العام مع كافة المراكز والجهات ذات الصلة، حيث قمنا بمفاتحة مجموعة من الأساتذة والباحثين للانضهام إلى كادر مجلة الإصلاح الحسيني والعمل في إطار التنسيق والعلاقات العامة، وقد أبدوا - مشكورين - استعدادهم والعمل في إطار التنسيق والعلاقات العامة، وقد أبدوا - مشكورين - استعدادهم والعمل في إطار التنسيق والعلاقات العامة، وقد أبدوا - مشكورين - استعدادهم

ونحن حاولنا قدر المستطاع أن نوسع من رقعة ومساحة هذه الدائرة المهمّة لتشمل أغلب الجامعات والمدارس والمؤسسات والمراكز والمعاهد العلمية؛ تعمياً للفائدة وتكريساً للانفتاح الأوسع على النتاجات العلميّة.

وأخيراً نحمد الله تعالى على فضله وكرمه ولطفه وحسن توفيقه، ونسأله تعالى العون والتسديد والتأييد المتواصل لاستمرار هذا النتاج العلمي، كما نسأله أيضاً أن يجعل عملنا هذا خالصاً لوجهه الكريم، وأن يجعل فيه النفع والفائدة لمجتمعاتنا الإنسانية والإسلامية بصورة عامّة، وأن يُثبّت به قلوب المؤمنين على طريق الهداية والطاعة والإيان، إنه قريب مجيب سميع الدعاء.

# ڒؠؙؙڵڛؙٚٳڮٵ ڒؠؙڵڛٚٳڮٵ ۼٵڣٳۊٚٳڶۿؙۻؙؽڗؖڰؠؙؽؚڛؙؽڎؽؿۄ

- توسعة حريم الزيارة زمانا ومكانا
- 🧽 المباني القرآنية لنهضة عاشوراء
- ثورة الإصلاح وظروف المجتمع الإسلامي
  - منطلقات النهضة الحسينية وخلفياتها القسم الأول (الاستحواذ الأموي على السلطة)
- النهضة الحسينية والعناصر الحيوية للإبداع والتأثير في الأمة



## آية الله الشيخ محمد السند

#### توطئة

قد تكرّر إبداء التساؤل عن وجه توسعة زيارة الأربعين قبل يوم الأربعين من أيام صفر، لا سيا منذ بداية اليوم الأوّل منه، مع أنّ الزيارة في ظاهر الروايات والأدلّة واردة في خصوص يوم الأربعين، وكذلك الحال بالنسبة إلى الزيارة الشعبانية؛ فإنّ هناك الجمّ الغفير من المؤمنين يأتون بها قبل النصف من شعبان - بسبب كثرة الزحام أو الانشغالات - ولكن بعنوان زيارة النصف من شعبان، فكيف يُوجّه ذلك؟

وكذلك يُطرح تساؤل آخر عن وجه توسعة هذه الزيارات المليونية من جهة المكان؛ فإنّ الحجم الكبير والواسع من الزوار يصل في زيارته إلى مشارف وضواحي كربلاء المقدّسة؛ فيؤدّي مراسم الزيارة عند تلك المشارف ويرجع إلى بلده؛ لشدّة الزحام أو لخوف الازدحام، وقد يقترب بعضهم من الأحياء القريبة من الحرم الشريف، فيزور حيث يشاهد القبّة الشريفة ويرجع، ويكتفي البعض الآخر بالزيارة من الشوارع المحيطة بالحرم الشريف ويعود إلى أهله، فهل تتسع الزيارة مكاناً إلى هذه المسافات الجغرافية، بحيث يصدق على هذا الزائر بأنّه قد زار سيّد الشهداء في الأربعين، أو في النصف من شعبان، أو أنّه لا بُدّ من دخوله الحرم الشريف؟ ولمعرفة حقيقة الحال والحكم في مورد السؤال لا بُدّ من تقديم مقدّمة:

(١) بقلم: فضيلة الشيخ عباس اللامي.

قد ثبت لجملة من المناسبات الشرعية موسم زماني غير مضيّق بخصوص يوم المناسبة الشرعية والميقات الزماني لها، ويُعبّر عن التوسعة في توقيت المناسبة الشرعية بالحريم الزماني، سواء السابق على توقيته الشرعي بقليل بحسب الحاجة أو المتأخّر عنه، بل قد تقرّر ذلك نصّاً وفتوى في الميقات المكاني والبقاع المكانية الشريفة؛ حيث رسم لها ما هو أوسع من المحدود المكاني الخاص بها، ولنأخذ في تعداد أمثلة التوسعة الزمانية كحريم للمناسبة الزمانية، ثمّ تقرير الضابطة الكلّية في التوسعة الزمانية الدينيّة كحريم لميقات المناسبة الزمانية.

وإليك جملة من الوجوه التي يمكن أن يُستدلّ بها في المقام:

#### الوجه الأوّل: الاستقراء المتصيّد من الأبواب الفقهية للتوسعة الزمانية

يندرج تحت هذ الوجه جملة من الأقسام والأمثلة لتوسعة الشريعة للميقات الزماني في المراسيم الشرعية وهي متوزعة على مختلف الأبواب الفقهية، نشير فيها يأتى لأهمها:

#### القسم الأوّل: موارد التوسعة في الحريم الزماني

تُلاحظ أمثلة هذا القسم في الأبواب الفقهية المختلفة، نقتصر على ذكر بعضها:

#### الباب الأوّل: باب الحجّ

وفي هذا الباب أمثلة كثيرة، نذكر أهمّها:

#### المثال الأوّل: الوقوف بعرفة

فأنّه قد توسّع الشارع الأقدس في الوقوف بعرفة إلى الوقوف ليلاً لمن لم يدرك نهار عرفة، بل أفتى جملة من الفقهاء بإجزاء الوقوف الظاهري مع العامّة \_ مع أنّه قد يكون في الواقع يوم الثامن من ذي الحجّة \_ من باب التوسعة الزمانية، ومن ثَمّ اكتفى

جملة من الفقهاء بالوقوف مع العامّة حتى مع القطع بالخلاف.

واستدلّوا على ذلك بوجوه، منها: رواية عن الإمام الصادق الله : «الفطريوم يُفطر الناس، والأضحى يوم يضحّي الناس» (١). وغيرها من الروايات، وقرّبوا الدلالة على ذلك بأنّ العبادة الشعائرية والشعيرية قِوامُها بالعمل الجاعي، كشعائر وشعار وتظاهر معلن؛ فلذا يتسع حريمها بحسب سعة ذلك الإظهار والإبراز.

#### المثال الثانى: الوقوف بمزدلفة

حيث إنّ الشارع وسّع الوقوف ليلاً بمزدلفة لمَن اضطرّ إلى ذلك ولم يقدر على الوقوف بين الطلوعين، متقدّماً على الميقات الزماني، كما وسّع الوقوف متأخراً إلى زوال يوم العيد لمن فاته الوقوف بين الطلوعين.

## المثال الثالث: الإحرام لعمرة رجب

ورد أنّ مَن أراد أن يُدرِك عمرة رجب يمكنه أن يُنشئ الإحرام في أواخر رجب قبل وصوله إلى الميقات، وإن أتى بالأعمال في شعبان (٢)، وبذلك يُدرِك فضل عمرة رجب، وفي ذلك توسعة من ناحية الميقات المكاني والميقات الزماني (٣).

### المثال الرابع: أعمال مِني يوم العيد

فقد وسّع الشارع الإتيان بأعمال منى قبل يومها، للضعاف والعجزة من الحجيج

توسعة حريم الزيارة زمانأ ومكانأ

<sup>(</sup>١) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٠١، ص١٣٣٠، ح٧.

وقال: «سألت أبا إبراهيم الله عن الرجل يجيء معتمراً ينوي عمرة رجب، فيدخل عليه الهلال قبل أن يبلغ العقيق، فيُحرم قبل الوقت، ويجعلها لرجب، أم يؤخّر الإحرام إلى العقيق ويجعلها لشعبان؟ قال: يُحرم قبل الوقت لرجب، فإنّ لرجب فضلاً وهو الذي نوى». المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٥، ص٥٣. وأُنظر: الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١١، ص٣٢٧.

وخوف الضغط، كما وسم لمن لم يُدركها إلى أيام التشريق الأربعة لاحقاً(١).

#### المثال الخامس: أعمال مكّة

فإنّ الشارع الأقدس قد سوّغ المجيء بأعمال مكة قبل يوم التاسع ولو بأيّام، وذلك لذوي الأعذار، كما سوّغ لمن يقدر عليها يوم العيد أن يأتي بها أيام التشريق، بل إلى آخر ذي الحجّة (٢).

#### الباب الثاني: باب الصلاة

وفي هذا الباب أيضاً أمثلة كثيرة، نذكر أهمّها:

### المثال الأوّل: صلاة الليل

فإنّه قد سوّغ الشارع الإتيان بصلاة الليل قبل منتصف الليل، وجعل ذلك مجزياً عن المجيء بها في وقتها لذوي الأعذار (٣).

### المثال الثاني: نوافل الظهرين

حيث سوّغ الشارع الإتيان بنوافل الظهرين قُبيل الزوال، لَمَن يعجز عن الإتيان بها في و قتها(٤).

15

<sup>(</sup>۱) روى سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن بعض أصحابه، قال: «قلت لأبي الحسن الله: يتعجل الرجل قبل التروية بيوم أو يومين من أجل الزحام وضغاط الناس؟ فقال: لا بأس». الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٥، ص١٧٦، ح٥٩٥.

<sup>(</sup>٢) بالإسناد عن يونس، عن إسماعيل بن عبد الخالق، قال: «سمعت أبا عبد الله الله يقول: لا بأس أن يُعجّل الشيخ الكبير والمريض والمرأة والمعلول طواف الحج قبل أن يخرج إلى منى». الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١ ١، ص٢٨١، ح٦.

<sup>(</sup>٣) محمد بن الحسن، عن علي بن مهزيار، عن الحسن، عن حماد بن عيسى، عن شعيب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله الله الله عبد الله الله الله الله الله الله أو كانت بك علة أو أصابك برد فصل صلاتك، وأوتر من أول الليل». الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٤، ص٢٥٣، ح١٢.

<sup>(</sup>٤) محمد بن الحسن، عن علي بن الحكم، عن سيف، عن عبد الأعلى، قال: «سألت أبا عبد الله الله عن نافلة النهار؟ قال: ست عشرة ركعة متى ما نشطت، إن علي بن الحسين الله كانت له ساعات من النهار يُصلي فيها، فإذا شغله ضيعة أو سلطان قضاها، إنها النافلة مثل الهدية متى ما أتي بها قبلت». المصدر السابق: ج٤، ص٢٣٣، ح٧.

فمع أنّ الوقت المقرّر لنافلة الفجر هو بعد الفجر الكاذب، إلّا أنّه وسّع الشارع المجيء بها بعد صلاة الليل(١).

#### المثال الرابع: خطبتا صلاة الجمعة

فإنّ خطبتي صلاة الجمعة شرّعتا كبدل عن ركعتين بعد الزوال، إلّا أنّ الشارع سوّغ المجيء بهم قبل الزوال(٢).

#### المثال الخامس: إدراك الوقت بركعة

قد ورد في الروايات عن أهل البيت الملك أنّ مَن أدرك ركعة من الوقت \_ أو من آخر الوقت \_ فقد أدرك الوقت، كما ورد إجزاء مَن صلّى قبل الوقت فأدرك الوقت ودخل عليه قبل أن يُسلّم، لمن صلى قبل الوقت غفلة (٣).

#### الباب الثالث: موارد متفرِّقة

ولهذا الباب أمثلته الكثيرة، إليك بعضها:

المثال الأوّل: إنّ يوم عاشوراء يوم عظيم؛ لذا جعل أهل البيت المثلاث له حريهاً زمانياً متقدّماً عليه بتسعة أيّام، فقد ورد عن الإمام موسى بن جعفر الله أنّ حزنه الله كان

(۱) محمد بن الحسن، بإسناده عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن محمد ابن أبي نصر، قال: «سألت الرضائي عن ركعتى الفجر. فقال: احشوا بها صلاة الليل». المصدر السابق: ص٢٦٣، ح١.

(٢) الحسين بن سعيد، عن النضر، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الله قال: «كان رسول الله على أي يُصلي الجمعة حين تزول الشمس قدر شراك، ويخطب في الظل الأول، فيقول جبرئيل الله على عمد، قد زالت الشمس؛ فانزل فصل. وإنها جُعلت الجمعة ركعتين من أجل الخطبتين، فهي صلاة حتى ينزل الإمام». الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٣، ص١٢.

(٣) سعد بن عبد الله، عن أحمد بن الحسن بن علي بن فضال، عن عمرو بن سعيد، عن مصدق بن صدقة، عن عهار بن موسى الساباطي، عن أبي عبد الله الله الرجل إذا غلبته عينه أو عاقه أمر أن يصلي المكتوبة من الفجر ما بين أن يطلع الفجر إلى أن تطلع الشمس، وذلك في المكتوبة خاصة، فإن صلى ركعة من الغداة ثم طلعت الشمس فليُتم، وقد جازت صلاته». الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٢، ص٣٨، ح١٢٠.

يبدأ من أوّل يوم من محرَّم، فلا يُرى باسماً قط، فإذا كان يوم العاشر كان يوم مصيبته اللهِ، فقد روى الصدوق في أماليه بسنده، عن إبراهيم بن أبي محمود، عن الرضاطي أنّه قال: «كان أبي إذا دخل شهر المحرّم لا يُرى ضاحكاً، وكانت الكآبة تغلب عليه حتى يمضى منه عشرة أيّام، فإذا كان يوم العاشر كان ذلك اليوم يوم مصيبته وحزنه وبكائه، ويقول: هو اليوم الذي قُتل فيه الحسين (صلوات الله عليه)»(١١).

ورُوي في البحار عن بعض مؤلّفات المتأخّرين، أنّه قال: «حكى دعبل الخزاعي قال: دخلت على سيّدى ومولاى على بن موسى الرضاك في مثل هذه الأيّام، فرأيته جالساً جلسة الحزين الكئيب، وأصحابه من حوله، فلمّا رآني مُقبلاً قال لي: مرحباً بك يا دعبل، مرحباً بناصرنا بيده ولسانه. ثمّ إنّه وسّع لى في مجلسه، وأجلسني إلى جانبه، ثمّ قال لي: يا دعبل، أُحبُّ أن تنشدني شعراً؛ فإنّ هذه الأيّام أيّام حزنِ كانت علينا أهل البيت، وأيّام سرور كانت على أعدائنا، خصوصاً بني أُميّة  $^{(Y)}$ .

وفي هذه الرواية \_ وإن كانت مرسلة \_ تصريح بأنَّ المناسبة وإن كانت يوماً واحداً، إلَّا أنَّ ما يحتفّ بها من أيّام ـ ما قبلها وما بعدها ـ تلك الأيّام تنتسب إلى تلك المناسبة وذلك اليوم بحسب الأعراف المختلفة، بل هذه الروايات نصّ بالخصوص على ما نحن فيه صغر ويّاً، وأنَّ هذه التوسعة في الارتكاز العرفي قبل أن تكون تناسباً شرعياً، وهذا وجهٌ مستقلّ برأسه، وهو استقراء الاستعمال العرفي لعنوان الأيّام المضافة إلى مناسبةِ ما، وكانوا يعدّون هذه الأيّام أيّام الحزن.

المثال الثاني: في ليلة القدر، فإنّ يومها بمنزلتها (٣)، بل ورد أنّ ليلة التاسع عشر والواحد والعشرين حريمٌ زماني متقدّم لليلة الثالث والعشرين(١٤)، بل ورد أنّ شهر

<sup>(</sup>١) الصدوق، محمد بن على، الأمالي: ص١٩١.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٥٤، ص٧٥٧.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الصدوق، محمد بن على، الأمالي: ص٥١ ٧٠.

<sup>(</sup>٤) أنظر: الحويزي، عبد على بن جمعة، تفسير نور الثقلين: ج٥، ص٥٦٥.

المثال الثالث: في غسل يوم الجمعة، فإنّ الشارع المقدس سوّغ المجيء به في يوم الخميس، لمَن يعجز عن الماء يوم الجمعة أو يخاف العوز (٣).

المثال الرابع: قد جعل الشارع حريهاً لليلة الجمعة \_ يمتد قبلها \_ من بعد زوال ظهر يوم الخميس، كما جعل لأعمال يوم الجمعة حريهاً متأخّراً وهو ليلة السبت، بل يظهر من الشارع أنّ كلّ يوم ذي فضيلة وحرمة تبدأ حرمته قبله؛ فتكون الليلة السابقة حريهاً له، كليلة عرفة، وليالي العيدين، وليلة الجمعة، وليلة النصف من شعبان \_ كما تقدّم \_ وليلة المبعث الشريف مع أنّ المبعث الشريف في فجر يومها، وغيرها من الليالي التي شرّ فت كحريم سابق لأيّامها الشريفة (٤).

المثال الخامس: ورد في فضائل يوم الغدير أنّه مستمرّ إلى ثلاثة أيّام (٥)، وكذلك ما ورد في اليوم التاسع من ربيع الأوّل (٢).

## القسم الثاني: موارد التوسعة في الحريم المكاني

لقد مرّت بعض الموارد المرتبطة بتوسعة الحريم المكاني كما أشرنا، ونؤشر فيما يأتي جانباً آخر من مواردها:



بحة حريم الزيارة زمانا ومكانا

<sup>(</sup>١) أنظر: الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٠١، ص٣٠٣. أنظر: العلّامة الحلي، الحسن بن يوسف، تحرير الأحكام: ج١، ص١٦٥.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: البحراني، يوسف، الحدائق الناضرة: ج١٣، ص٤٤٨. الآلوسي، محمود، تفسير روح المعاني: ج٢، ص١١٣.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الحرّ العاملي، محد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٣، ص٩١٩.

<sup>(</sup>٤) أنظر: المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٨٦، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: ابن طاووس، على بن موسى، إقبال الأعمال: ج٢، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٦) أُنظر: المختصر: ص٦٥.

أوّلاً: إنّ الكعبة \_ كأوّل بيتٍ وُضع للناس \_ لها عظمة وحرمة وشرافة؛ لذا جُعل المسجد الحرام حريهاً للمسجد الحرام، وجُعل المسجد الحرام حريهاً للمسجد الحرام، وجُعلت الحرم المكّي حريهاً لكرّمة، وجُعلت المواقيت حريهاً للحرم المكّي، وقد وردت النصوص بكلّ ذلك(١).

ثانياً: في مرقد الرسول على أن ققد ذكر السمهودي \_ في مقدّمة كتابه خلاصة الوفا بأخبار دار المصطفى \_ إجماع أهل الجمهور على أن قبره على أن قبره على أم مخة المكرّمة (٢)، بل نقل عنهم أنه أعظم من العرش (٣)؛ لذا جُعلت الروضة المباركة بين القبر والمنبر حريماً للقبر الشريف، وجُعل المسجد النبوي حريماً للروضة المباركة، وجُعلت المدينة المنورة حريماً للمسجد النبوي، وجُعل الحرم المدني بين الجبلين حريماً للمدينة المنورة في أبين بعض الروايات أن ما بين الحرم المكي والحرم المدني ملحقُ في بعض الآثار بها، كما في الرواية: «مَن مات بين الحرمين، بعثه الله في الآمنين يوم القيامة» (٥). وكذلك في الرواية: «مَن مات بين الحرمين لم يُنشر له ديوان» (٢).

ثالثاً: في كلّ مراقد أهل البيت الملكان قبورهم بيوتٌ أذن الله أن تُرفع ويُذكر فيها اسمه، فلها الحرمة والعظمة بنصّ القرآن الكريم والسنّة الشريفة، وقد ذكر كاشف الغطاء عند قراءة الفاتحة بعد الطعام ورجحان الشعائر الحسينيّة ـ: «أنّ

<sup>(</sup>١) قال في الوسائل: «وفي (العلل) عن أبيه، عن سعد، عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن العباس بن معروف، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله الله عن أبي عبد الله الله الله الله الله الله الله عن الإحرام لعلة الحرم». الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٢، ص١٤٨.

<sup>(</sup>٢) السمهودي، علي بن عبد الله، خلاصة الوفا بأخبار دار المصطفى: ج١، ص٦٣: «نقل عياض وقبله أبو الوليد الناجي وغير هما الإجماع على تفضيل ما ضم الأعضاء الشريفة حتى على الكعبة، كما قاله ابن عساكر في تحفته وغيره، بل نقل التاج السبكي عن ابن عقيل الحنبلي أنها أفضل من العرش».

<sup>(</sup>٣) أنظر: المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: المصدر السابق: ص٦٤\_٦٥.

<sup>(</sup>٥) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٤٧، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٦) الصدوق، محمد بن علي، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٢٢٩.

مراقدهم المن مشاعر شعرها الله (عزّ وجلّ)، ويتبعها في الحرمة ما حولها من البقاع الشريفة؛ لذا قد ورد أنّ الكوفة حَرُمت لأجل أمير المؤمنين النهاية، إلى أنّ حكم التخيير في الصلاة بين القصر والتهام للمسافر في مسجد الكوفة بتبع التخيير في مرقد أمير المؤمنين النهاية، ويُؤيّد ذلك ما رواه محمد بن الحسن، عن أبيه، عن أحمد بن داود، عن أحمد بن جعفر المؤدب، عن يعقوب بن يزيد، عن الحسين بن بشار الواسطي، قال: «سألت أبا الحسن الرضائية: ما لمن زار قبر أبيك؟ قال: زره. قلت: فأيُّ شيءٍ فيه من الفضل؟ قال: فيه من الفضل كفضل مَن زار قبر والده \_ يعني رسول الله على أله على التوسعة المكانية.

رابعاً: ورد في حرم سيّد الشهداء الله أنّ الحيْر حريمٌ للقبر الشريف، وحرّمت مدينة كربلاء كحريم للقبر الشريف (٤)، بل ورد أنّ لمرقد الحسين الله حريماً بمقدار فرسخ من كلّ جانب من القبر الشريف (٥)، وهذا يُطابق ما ورد مستفيضاً من استجابة الدعاء تحت قبّته (٢٦)؛ فإنّ المراد من ذلك ليس القبة الذهبيّة فوق المرقد الشريف، بل قبة السهاء، فالواقف عند القبر الشريف يكون امتداد القبة بمقدار امتداد نظره في الأُفق، حيث يتماسّ خطّ السهاء بالأرض، وهذا المقدار يساوي الفرسخ تقريباً،

<sup>(</sup>١) كاشف الغطاء، كشف الغطاء: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) أنظر: الطوسي، محمد بن الحسن، النهاية في مجرد الفقه والفتاوي: ص٧٨٥.

<sup>(</sup>٣) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٤٦٥.

<sup>(</sup>٤) أنظر: ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٢٦٨. الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٠١٥.

<sup>(</sup>٥) أنظر: ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٥٦ه ٤. الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٦، ص٧١. الطوسي، محمد بن الحسن، مصباح المتهجّد: ص٧١٤ ـ ٧٧٥. المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٩٨، ص١١٤.

<sup>(</sup>٦) أُنظر: الطوسي، محمد بن الحسن، الأمالي: ص٣١٧، المجلس١١، ح٩١. الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٥٣٧، ح١.

وهو حوالي خمسة كيلومترات ونصف؛ ومن ثَمَّ ذهب جملةٌ من الفقهاء المتقدمين إلى التخيير بين القصر والتهام في تمام مدينة كربلاء(١).

ومن الروايات الواردة في هذا الشأن ما يلي:

٣\_ ما رواه الشيخ الطوسي بسنده، عن محمد بن أحمد بن داود بن الحسن بن محمد، عن حمد بن أحمد بن زياد، عن بنان بن محمد، عن أبي الطاهر \_ يعني الورّاق \_ عن الحجّال، عن غير واحد من أصحابنا، عن أبي عبد الله الله عن قبر الحسين بن على الله عشرة أميال» (٥).

٤ ما رواه في كامل الزيارات بسنده، عن محمد بن جعفر، عن محمد بن الحسين عن عن محمد بن الحسين عن رجلٍ، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي عبد الله الله الله عن أبي أخذ على رأس ميل (١٠).

٥ ـ ما رواه في التهذيب بسنده، عن سليان بن عمر السراج، عن بعض أصحابه،

<sup>(</sup>۱) قال المحقق البحراني: «في الحائر المقدس (على مشرفه أفضل التحية والسلام) وقد اختُلف أيضاً فيه كلام أصحابنا (رضوان الله عليهم)، وقد تقدم النقل عن المحقق في كتابه المشار إليه آنفا أنه جعل البلد محلاً للتهام، والمشهور بين أصحابنا الاختصاص بالحائر». المحقق البحراني، يوسف، الحدائق الناضرة: ج١١، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٠١٥.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الصدوق، محمد بن علي، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٥٧٩.

<sup>(</sup>٤) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٠١٥.

<sup>(</sup>٥) الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٦، ص٧٢.

<sup>(</sup>٦) ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٤٦٢.

عن أبي عبد الله الله الله الله الله على سبعين ذراعاً» (١). (على سبعين ذراعاً» (١). ورواه ابن قولويه في المزار، إلّا أنّه قال: (على سبعين باعاً في سبعين باعاً» (٢).

٦- ما رواه بسنده، عن أبي القاسم جعفر بن محمد، عن محمد بن جعفر الرزاز، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن الحسن بن محبوب، عن إسحاق بن عمار، قال: «سمعت أبا عبد الله على يقول: إنّ لموضع قبر الحسين على حرمة معروفة، مَن عرفها واستجار بها أُجير. قلت: فصف لي موضعها. قال: امسح من موضع قبره اليوم خسة وعشرين ذراعاً من ناحية رجليه، وخمسة وعشرين ذراعاً من ناحية رأسه، وموضع قبره من يوم دفنه روضةٌ من رياض الجنّة، ومنه معراج يُعرج فيه بأعمال زواره إلى السماء، وما من ملكٍ في السماء ولا في الأرض إلّا وهم يسألون الله أن يأذن لهم في زيارة قبر الحسين المناه ففوجٌ ينزل وفوج يعرج» (٣).

ورواه ابن قولويه والكليني أيضاً (٤).

٧ ما في معتبرة عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الله الله هذه الله يقول: قبر الحسين الله عشر ون ذراعاً مكسراً روضةٌ من رياض الجنّة»(٥).

وهذا التفاوت في تحديد المكان مضافاً إلى إمكان حمله على تفاوت الفضل، فإنّه يُشير أيضاً إلى التوسيع في حريم وحرمة المكان والميقات المكاني.

ترمعة حريم الزيارة زمانأ ومكانأ

<sup>(</sup>۱) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٤، ص٥٨٨، ح٥. الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٦، ص٧٤، ح٤٤١.

<sup>(</sup>٢) الباع: مسافة ما بين الكفين إن أبسطهما، وهو قدر مدّ اليدين وما بينهما من البدن. أنظر: ابن منظور، جمال الدين، لسان العرب: ج٨، ص٢١.

<sup>(</sup>٣) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص١١٥، ح٤.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٤٥٧. وأيضاً: الكليني، محمد بن يعقوب، الكافى: ج٤، ص٥٨٨، ح٦.

<sup>(</sup>٥) الحر العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص١٢٥، ح٦. ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٢٢٥.

خامساً: ورد أنّ الله تعالى يدفع البلاء عن مدينة بغداد، بقبر الإمام موسى بن جعفر الله ورد أيضاً حرمة مدينة سامراء بقبر العسكريين المنه (١)، وأنّ مدينة طوس حرمٌ لمرقد الرضاطي (٣)، بل ورد أنّ ما بين الجبلين المحيطين بطوس، جُعل حرياً لمرقد الرضاطي (١).

وذهب السيد المرتضى، وابن الجنيد، وبعض المتقدِّمين إلى التخيير في الصلاة بين القصر والتهام للمسافر في كلّ المراقد المطهرة لأهل البيت الميلاً (٥).

سادساً: ما ورد من تنزيل زيارة المعصومين الله من على سطح المنزل بمنزلة الزيارة عن قرب، لمَن عجز عن السفر لمانع (٢).

سابعاً: ما ورد في غسل الإحرام في مسجد الشجرة، فقد سوّغ الشارع الغسل في المدينة المنورة لَن يعجز عنه في مسجد الشجرة (٧).

ثامناً: ورد أنّه إذا ضاقت عرفة بالحجيج، يسوغ لهم أن يصعدوا إلى الجبل<sup>(^)</sup>، وكذلك في منى إلى وادى محسر<sup>(٩)</sup>.

تاسعاً: ما ورد في باب عدم وجوب استلام الحجر وتقبيله، وعدم تأكّد استحباب المزاحمة عليه، وإجزاء الإشارة والإيهاء، وتُشر إلى ذلك روايات:

<sup>(</sup>١) أُنظر: المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٥٧، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: المصدر السابق: ج٩٩، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الطوسي، محمد بن الحسن: تهذيب الأحكام: ج٦، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: المصدر السابق: ج٦، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٥) أنظر: السيد المرتضى، رسائل الشريف المرتضى: ج٣، ص٤٧. وقال المحقق البحراني: «وأما المرتضى وابن الجنيد، فظاهر كلاميهم المنع من التقصير في هذه المواضع الأربعة، وألحقا بها في ذلك أيضاً المشاهد المشرفة والضرائح المنورة». البحراني، يوسف، الحدائق الناضرة: ج١١، ص٤٣٨.

<sup>(</sup>٦) أنظر: ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٤٨٦ ـ ٤٨٥.

<sup>(</sup>٧) ما رواه الحلبي: «سألت أبا عبد الله الله عن الذي يغتسل في المدينة للإحرام، أيُجزيه عن الغسل في الميقات؟ قال الله : حمه. الأحسائي، ابن أبي جمهور، عوالي اللئالي: ج٣، ص١٥٨، ح٢٨.

<sup>(</sup>٨) أنظر: الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٣، ص٥٣٥، باب١١، ح٣.

<sup>(</sup>٩) أُنظر: المصدر السابق: ح٤.

منها: ما رواه الكليني، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان بن يحيى، عن سيف التهار، قال: «قلت لأبي عبد الله الله أتيت الحجر الأسود فوجدت عليه زحاماً، فلم ألقَ إلّا رجلاً من أصحابنا، فسألته، فقال: لا بُدّ من استلامه. فقال: إن وجدته خالياً وإلّا فسلّم (فاستلم) من بعيد»(١).

ومنها: ما في الكافي أيضاً، عنهم، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن محمد ابن أبي نصر، عن محمد بن عبيد (عبد) الله، قال: «سُئل الرضائي عن الحجر الأسود، وهل يُقاتل عليه الناس إذا كثروا؟ قال: إذا كان كذلك فأوم إليه إيهاءً بيدك»(٢).

## الوجه الثاني: السيرة العقلائية المضاة

من الأُمور الثابتة والمتقرّرة في السيرة العقلائية هو أنّ هناك حريهاً في البقاع المملوكة، فللدار حريم، وللبئر حريم، وللطريق حريم من جانبيه، وللمدينة حريم من ضواحيها. وضابطة مقدار الحريم: أن يكون بحسب الحاجة التابعة له، فليس يتحدّد بقدر \_ يقف عليه \_ ثابت لا يزيد ولا ينقص، بل هو يتسع وينقص بمقدار ما تستدعيه الحاجة.

وهذه السيرة العقلائية ليست خاصة بتوسعة الحريم المكاني، بل هي جاريةٌ أيضاً بتوسعة الحريم الزماني، فنراهم يقولون: (عام الفيل) و(عام الحزن) و(عام الفتح). مع أنّ الحدث لمناسبة حدثت في أيام قلائل، ولم تمتدّ لكلّ العامّ، كما في وفاة أبي طالب وخديجة الميني في عام الحزن.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج١٣، ص٢٢٦، باب١١، ح٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج١٢، ص٣٢٩، أبواب الطواف، الباب ١٨، ح١.

وكذلك يُقال: إنّ النبي عَيَّا وُلد في شهر ربيع الأوّل، أو إنّ أمير المؤمنين وُلِد في شهر رجب، مع أنّ الولادة حدثت في ساعة واحدة، كما روى الصفار بسنده، عن حفص الأبيض التيّار، قال: «دخلت على أبي عبد الله الله أيام صلب المعلى بن الخنيس»(۱)، والحال أنّ المعلى صُلب في يوم واحد. وروى الحميري، عن جعفر، عن أبيه المهالي الن عليا الله كان يأمر مناديه بالكوفة أيام عيد الأضحى»(۱)، والحال أنّ المغلى كان يأمر مناديه بالكوفة أيام عيد الأضحى»(۱)، والحال أنّ المغلى في وم واحد.

وفي رواية أُخرى عن علي بن رافع: «... وأنا أحب أن تُعيرنيه أتجمّل به في أيام عيد الأضحى» (٣). مع أنّ عيد الأضحى يوم واحد، ولكن عُبرّ عنه بأيام، وهذا يدلّ على أنّ الشارع جعل لتلك الأزمنة حريماً زمانيّاً، عبّر عنها بالأيام، كما هو كذلك عند العقلاء.

وهذا ممّا يبرز لنا وجه التوسعة عند العقلاء؛ فهو لأجل طبيعة التوسعة في الظرفية والإسناد الزماني، وكذلك الحال في التوسع في الظرف المكاني، فيُقال: إنّ النبي و للإسناد الزماني، وكلّ ذلك نوعٌ من التقريب في التحقيق، والتحقيق في التقريب، من جهة تحقّق الإسناد وتوسّع الظرف، وكأنّ هذا هو المنشأ للارتكاز العقلائي.

وهذه السيرة العقلائية هي سيرة متشرعيّة أيضاً، كما اتّضح من الأمثلة أعلاه.

# الوجه الثالث: قوله تعالى: ﴿وَذَكِّرُهُم بِأَيَّىٰمِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَٰتٍ لِـكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾(١)

حيث يمكن أن يُستنبط منها عرفاً سواء بحسب الارتكاز العقلائي أو المتشرّعي - أنّ التذكير الوارد في الآية المباركة، ليس لخصوص اليوم الذي فيه المشهد الإلهي العظيم، بل يشمل الأيام المحتفّة به أيضاً؛ فيكون مفاد الآية الكريمة، الاحتفاء والاحتفال بالميقات الزماني الشعيري، بها يشمل حريم ذلك الميقات الزماني، من قبل الميقات ومن بعده.

<sup>(</sup>١) الصفار، محمد بن الحسن، بصائر الدرجات: ص٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) الحميري، عبد الله بن جعفر، قرب الإسناد: ص٥٠١، ح٥٥٨.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج١٠ ، ص١٥١.

<sup>(</sup>٤) إبراهيم: آية٥.

تُبيّن هذه القاعدة أنّ طبيعة المستحبّات من حيث الأجزاء و الشرائط والقيود والتي منها الزمان والمكان عبيعة ذات مراتب وتعدّد في المطلوب، في أساس جعلها وتشريعها؛ ومن ثَمَّ لا يرتكب الفقهاء عمليّة التقييد بين المطلق والمقيّد، ولا عملية التخصيص بين العام والخاص، بل يحملون المقيّد والخاص على تعدّد مراتب الفضل، وإنّ الشرائط والقيود هي شرائط وقيود كمال، وليست شرائط وقيود صحّة؛ فمن ثَمَّ يكون مقتضى الظهور الأوّلي في باب المندوبات، هو على تعدّد المطلوب، إلّا أن تقوم قرينة على خلاف ذلك، وهذا يوسّع الزيارة المندوبة زماناً ومكاناً، وإن كان الأقرب فالأقرب زماناً ومكاناً هو الأفضل فالأفضل في مراتب الفضل والكمال.

### الوجه الخامس: قاعدة الميسور لا يسقط بالمعسور

هذه القاعدة \_ أو قاعدة ما لا يُدرك كلّه لا يترك جلّه \_ تنطبق على المراتب الزمانية والمكانية للعمل المقيّد بالزمان والمكان؛ فيكون الأقرب فالأقرب هو الميسور المقدّم.

## الحصيلة النهائية لهذه الوجوه

ويتحصّل من مجموع هذه الوجوه: أنّ كلّ موضع زماني أو مكاني - جُعل في الشريعة ميقاتاً لشعيرة دينية - له حريم يُحيط به، يسبقه ويتأخّر عنه. وأنّ ما عليه المتشرّعة في زماننا من التوسّع زماناً ومكاناً بحسب الحاجة - في زيارة الأربعين لسيّد الشهداء الحيّلا، أو زيارة عاشوراء، أو زيارة أمير المؤمنين الحيّلا، أو زيارة الجوادين الميتسليل أو زيارة العرين الميتسليل أو زيارة المعسكريين الميتسليل أو غيرها من مواسم الزيارات العظيمة، التي يكون فيها الزحام شديداً مطابق لقاعدة فقهية شرعية متصيّدة من الأبواب الفقهية، ومعتضدة بوجوه أخرى مفادها: (أنّ لكلّ ميقات زماني أو مكاني لشعيرة دينية عباديّة حريماً يُحيط به، يتوسّع وبحسب ظرفيّة وقابليّة الحاجة إلى الحدود التي تتّصل بذلك الميقات).

# ٱلْمِبَّالِيَّالَيَّةِ الْنَيْمِ لِنَّهِ خَلِيَّةً أَيْجًا الثَّيْقِ عَلَا

## د.محمد علي رضائي الأصفهاني(١)

#### مقدّمة

إذا تأملنا حركة الإمام الحسين الله من المدينة إلى كربلاء، وحلّلنا ما فيها من توجيهات وخطابات ومواقف، يتضح لنا أنَّ نهضته الله في عاشوراء كانت مبنيّة على تعاليم القرآن الأساسية المتينة، وأنّ معرفة هذه المباني تجعل من هذه النهضة قدوة لكلِّ محبيّ القرآن ومتبعيه؛ ذلك لأنَّ هذه النهضة تُبيّن الوظيفة القرآنية لكلِّ المسلمين على مدى التاريخ، أي: إنّه كلّما واجه المسلمون ظروفاً مشابهة لظروف زمان الإمام الحسين الله تعيّن عليهم \_ بناءً على تلك المباني القرآنية \_ أن يسلكوا سبيل الإمام الحسين الله في حركته الإصلاحية الشاملة.

و بعبارة أُخرى: من خلال استنباط المباني القرآنية لنهضة عاشوراء تتحول حركة الإمام الحسين الله إلى حركة قرآنية، وتصبح قدوةً لكلِّ المسلمين.

## المقصود من المباني القرآنية

إن المراد من المباني القرآنية هي النظريات المسلّمة المستنبطة من تعاليم القرآن الكريم، والتي شكّلت أرضية قيام الإمام الحسين اليلاً. وبعبارة أُخرى: هي المستندات القرآنية العامة. والتي منها المستندات والنظريات المستنبطة لنهضة عاشوراء.

(١) أستاذ مساعد في جامعة المصطفى عَيْنَ العالمية.

هذه المباني تشمل أوامر الله تعالى والتي وجهها بشكل مباشر إلى كلّ المسلمين، على الصعيد الاجتهاعي والتربوي والسياسي والثقافي والجهادي؛ كها تشمل أيضاً التعاليم القرآنية غير المباشرة، والتي يمكن استخراجها من كلهات وسيرة الإمام الحسين الله بالاستعانة بقاعدة الجرى والتطبيق، وقاعدة بطون القرآن.

إذاً؛ استنباط المباني القرآنية لنهضة عاشوراء، يتم من خلال استخدام القواعد والطرق التفسيرية القرآنية، كقاعدة الجري والتطبيق، وقاعدة حجية ظواهر القرآن، وأُسلوب التفسير الروائي، والتفسير الإشاري (الباطني).

## مصادر استنباط المباني القرآنية لنهضة عاشوراء

إنَّ المصادر التي يمكن الاعتماد عليها لاستنباط المباني القرآنية لنهضة الإمام الحسين الله عين عبارة عن:

١\_كلهات الإمام الحسين العلام

٢\_ رسائل الإمام الحسين عليالا

٣ ـ سلوك الإمام الحسين عليها

فهذه المصادر نابعة من قلب هذه الثورة، ومستندة إلى قائدها العظيم.

## أهمُّ مباني نهضة عاشوراء

### أوّلاً: إعلاء كلمة الله تعالى

نُقل أنّ الإمام الحسين الله أثناء مسيره إلى كربلاء، التقى بالفرزدق في منزل صفاح، وتحدّث معه، وبيّن أنَّ هدفه النهائي \_ بل الأساسي \_ من هذه النهضة المباركة هو إعلاء كلمة الله تعالى، وإيجاد الآليات والضمانات التي تساعد في الحفاظ عليها، فقال الله : «وأنا أوْلى مَن قام بنصرة دين الله، وإعزاز شرعه، والجهاد في سبيله؛ لتكون كلمة الله هي العليا»(١).

<sup>(</sup>١) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين الثيلا: ص٥٠٨.

وعند ملاحظة هذا المبنى الذي جعله الإمام الحسين الله أحد أهم مباني نهضة عاشوراء ـ بل هو المنطلق الأساس لها ـ نجد كلامه الله قد نظر واستند به إلى آية قرآنية؛ حيث يقول الله تعالى: ﴿وَكَلِمَةُ ٱللَّهِ هِي ٱلْعُلْيَا ﴾(١).

#### ثانياً: نصرة الدين وإعزاز شريعة الله تعالى

إن هذا المبنى وهذا الهدف من أهم الأهداف في الإسلام ومن الأسس التي تستحق أن يُبذل من أجلها الغالي والنفيس، بل حريّ بالمرء أن يبذل مهجته من أجل ذلك، وهذا الهدف السامي قد صرح به الإمام الله وييّن أنه مأخوذ بنظر الاعتبار في نهضته المباركة من خلال كلامه الذي مرّ معنا في قوله الهلا للفرزدق في منزل صفاح: «وأنا أوْلى مَن قام بنصرة دين الله، وإعزاز شرعه، والجهاد في سبيله».

فإنَّ المنطلقات التي بيّنها الإمام الحسين الثيلِ في كلمته هذه \_ والتي تبيّن أحد أهمّ منطلقات ثورة الإصلاح \_ مرتكزة إلى آيات قرآنية متعددة؛ بل إنّ روح القرآن الكريم بشكل كلّى، تدعو إلى نصرة دين الله وإعزازه.

قال تعالى: ﴿ حَتَّىٰ يُهَاجِرُواْ وَإِنِ اَسْتَنَصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ ﴾ (٢). وقال تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَاتَكُونَ فِتَانَةٌ ﴾ (٣).

نعم، لقد نصر الإمام الحسين الله سبحانه، كما نصر الله تعالى نهضة الإمام الحسين الله سبحانه، كما نصر الله تعالى نهضة الإمام الحسين الحسين الحسين الخليف، فقد انتصر دم الإمام الحسين الحنيف بفضل تلك الدماء الزاكيات، فبعد عزّة دين الإسلام؛ فقد استمر هذا الدين الحنيف بفضل تلك الدماء الزاكيات، فبعد أربعة عشر قرناً، لا تزال نهضة عاشوراء حيّة، ولا تزال قدوة لكل أهل العالم، وأمّا أعداء الحسين الحلى فقد اندحروا واندثروا في غياهب الزمن.

<sup>(</sup>١) التوبة: آية٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: آية٣٩.

<sup>(</sup>٣) البقرة: آية ١٩٣٣.

إن مبدأ الجهاد وتشريعه في الديانات السابقة من الأمور المسلّمة؛ فقد نص القرآن الكريم على حدوث معارك بين جبهة الحق والباطل، وذلك في زمن النبي طالوت، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللّهَ مُبْتَلِيكُم بِنهكرِ فَمَن وَذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمّا فَصَلَ طَالُوتُ بِٱلْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللّهَ مُبَتَلِيكُم بِنهكرِ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ وَلَكُ اللّهُ مَن اعْتَرَف غُرْفَةُ بِيدِهِ وَ فَشَرِ بُواْ مِنْهُ إِلّا مَن اعْتَرَف غُرْفَةُ بِيدِهِ وَفَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنّهُ مِن إِلّهُ مِن اعْتَرَف غُرْفَةُ لِيدِهِ وَقَلَيلًا مِنْهُ إِلّا مِن اعْتَرَف غُرْفَةً بِيدِهِ وَقَلَيلًا مِنْهُ إِلّهُ مِن فِئَةً فَلَمّا جَاوَزَهُ وَقُل اللّهُ عَلَيْهُ مَ مُلكقُوا اللّهِ كَم مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيتَ فِئَةً وَلِيلًا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِن فَئِهُ مَ مُلكقُوا اللّهِ كَم مِن فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيتَ فِئَةً وَلِيلًا مُعَالِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهِ مَا اللّه الله الله الله الله والمدف جاء أيضاً في كلام الإمام الحسين الله والمدف جاء أيضاً في كلام الإمام المنوم لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحن، وأظهروا الفساد في الأرض، وأبطلوا الحدود، وشربوا الخمور، واستأثروا في أموال الفقراء والمساكين؛ وأنا أوْلى مَن قام بنصرة دين الله وإعزاز شرعه، والجهاد في سبيله؛ لتكون كلمة الله هي العليا» (٢).

ونُقل أيضاً أنّه لمّا دعا مروان الإمام الحسين الله إلى بيعة يزيد في المدينة، قال الإمام الله : «وعلى الإسلام السلام؛ إذ قد بُليت الأُمّة براع مثل يزيد»(٣).

فكلمة الإمام الحسين الله هنا تشير إلى الفساد الاجتهاعي والسياسي والاقتصادي الذي تفشى في المجتمع آنذاك؛ فقد كان أصل الإسلام في تلك الظروف عُرضة للخطر. ونتيجة لهذا؛ أصبح الجهاد واجباً في سبيل حفظ الإسلام؛ لأنَّ حفظ الإسلام أهمُّ الواجبات الإلهية.

فهذا الخطاب الحسيني يُشير إلى أحد أهم مرتكزات نهضة عاشوراء، ألا وهو الجهاد في سبيل الله. ولا يخفى، فإنَّ الجهاد أحد المفاهيم القرآنية المهمّة في الإسلام،

IN TOTAL STATE OF

العدو الخامس ،السنة الثانية ، ١٤٣٥ م.. ١٣

<sup>(</sup>١) البقرة: آية ٩٤٩.

<sup>(</sup>٢) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين اليَّة: ص٨٠٥.

<sup>(</sup>٣) ابن أعثم الكوفي، أحمد، الفتوح: ج٥، ص١٧. الخوارزمي، محمد بن أحمد، مقتل الحسين: ج١، ص١٨٤. نقلاً عن لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين اللهِ: ص٣٤٦.

١-الدفاع عن الدين الإسلامي في مقابل هجوم الأعداء، والحفاظ على المسلمين،
 سواء أنفسهم، أو أموالهم، أو أعراضهم.

٢- تخليص المستضعفين من قيود الشرك والكفر والظلم، ونشر الإسلام في الأرض بفضائله الحسنة، وأخلاقه القيمة التي تنسجم مع الفطرة الإنسانية، وتتلازم مع العقل السليم.

إلى غير ذلك من الفوائد المترتبة على الجهاد.

من هنا؛ فإن جهاد الإمام الحسين الله ، كان تحقيقاً لتلك الأهداف الإنسانية والإسلاميّة، والقرآنية، واستُشهد في سبيل ذلك. قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَواْ وَنَصَرُواْ أَوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمٌ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَمُّ وَ وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾(٢).

#### رابعاً: طلب الإصلاح

رُوي أنَّ الإمام الحسين الله كتب وصية، وأودعها عند أخيه محمد بن الحنيفة في المدينة. وقد ذكر في هذه الوصية أهداف نهضته الله بناء فيها:

«إنِّي لم أخرج أشراً ولا بطراً، ولا مفسداً ولا ظالماً، وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أُمّة جدّي؛ أُريد أن آمر بالمعروف، وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدّي وأبي علي بن أي طالب»(٣).

فقد كان أحد أهداف ثورة الإمام الحسين الله مو إصلاح الأُمّة الإسلامية، في كافّة الأبعاد الفردية والاجتماعية والعقائدية والسياسية والاقتصادية.

لي التراتية لتهضة عاشوراء

<sup>(</sup>١) الأنفال: آبة ٧٤.

<sup>(</sup>٢) التوبة: آية٧٣.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمد باقر، البحار: ج٤٤، ص٣٢٩.

## خامساً: الأمر بالمعروف و النهي عن المنكر

لقد عدَّ الإمام الحسين اللهِ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر أحد أهداف نهضته الأساسية؛ وهو صريح وصيته المشهورة التي جعلها عند أخيه محمد بن الحنفية في المدينة فيقول اللهِ: «إنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً، ولا مفسداً ولا ظالماً، وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أُمّة جدّي، أُريد أن آمر بالمعروف، وأنهي عن المنكر، وأسير بسيرة جدّى وأبي على بن أبي طالب».

إنَّ الأمر بالمعروف وسيلة لحفظ فضائل المجتمع، والتذكير المستمر بها، وبالوظائف التي على المسلم أن يتحلى بها، ويعمل على وفقها، كما أنّ النهي عن المنكر وسيلة تنقية دائمة للمجتمع، وتصفيته من الرذائل والانحرافات الفكرية والعملية.

ومن هنا؛ يُعدُّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من فروع الدين، وقد أكّد القرآن على هذين المبدأين مراراً، وعدّهما واجباً شرعياً، قال الله تعالى: ﴿وَلْتَكُن مِنكُمُ أُمَّةً يُدَعُونَ إِلَى المُنكِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُونِ وَيَنَهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ وَأُولَتِكَ هُمُ المُفْلِحُونَ ﴾ (٣)، بل وصف الذين يقومون بالأمر بالمعروف وينهون عن المنكر بأنهم خير أُمّة؛ فقال عزَّ من قائل: ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُونِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنكر بالله ﴿ وَتُؤْمِنُونَ بِاللّهِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) هود: آية٨٨.

<sup>(</sup>٢) النساء: آية ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: آية ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: آية ١١٠.

ولهذا الفرع الإسلامي والمبدأ القرآني مراحل ومراتب، كما ذُكرت في الفقه الإسلامي، وهي كما يلي:

1- الإنكار القلبي: بأن يستنكر المؤمن أيّ أنواع المنكر التي يراها استنكاراً في قلبه؛ بحيث تظهر آثار ذلك الإنكار على وجهه، من الغضب، وعدم الرضا، وما شاكل هذه الأُمور.

٢ الإنكار اللساني: يعني عندما يرى المؤمن أمراً منكراً قد تلبّس به البعض، فعليه أن يؤنّبهم بلسانه، وهذا الأُسلوب بدوره على مراحل؛ لأنّه لا بدّ أن يبتدئ أوّلاً بالنصيحة والكلام الطيب، وبأُسلوب ليّن، مستدلاً على ما يقول، فإذا لم يؤثر ذلك، استخدم اللهجة الحادة، والأُسلوب الخشن في الكلام.

"-الإنكار العملي: وهذه هي المرحلة الثالثة في النهي عن المنكر، وهي المنع العملي عن المنكرات، أي: وضع حدِّ لأعمال المفسدين، والحيلولة دون وقوع أعمالهم المنكرة في المجتمع، وهذا أيضاً بدوره على مراحل، والتي آخرها اللجوء إلى الحرب والقتال، وهذه المرحلة هي آخر مراحل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا تُنفَّذ إلّا عندما تكون المراحل السابقة غير مؤثّرة.

ولا يخفى، فإنّ تنفيذ هذه المرحلة وتطبيقها في المجتمع إنّم هو بيد الإمام الله أو ولى أمر المسلمين (١).

وهذا ما نجده من سيرة الإمام الحسين الله في تعامله مع طاغية زمانه، الذي ارتكب أبشع أنواع المنكرات والمحرمات، وترك الواجبات، ففي حقيقة الأمر أنّ الإمام الحسين الله عرض برنامجاً سياسياً وعملياً متكاملاً؛ لمبارزة الطاغوت ضمن إطار النهي عن المنكر، وكما بيّنا في مراحل النهي عن المنكر؛ فإنّ الإمام الحسين الله



والقرائية لتهضة هاشوراء



<sup>(</sup>١) أُنظر على سبيل المثال ـ: الخميني، روح الله، تحرير الوسيلة: باب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وغيرها من الرسائل العملية في نفس الباب.

ابتدأ بنصح أصحاب السلطة، ثمّ بيّن انحرافاتهم وظلمهم، وشناعة أعمالهم، ثمّ كانت المواجهة والمبارزة المسلّحة، كلّ ذلك ضمن إطار الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

## سادساً: الحفاظ على سنَّة النبي عَلَيْهِا

إنّ الإمام الحسين الله في وصيته \_ ومجمل أقواله \_ كان يدعو الناس إلى سنة النبي النبي الإمام الحفاظ عليها، والعمل بها وإحياء ما غُيّب منها، وتفنيد ما حُرّف فيها، فقد عُدّ ذلك أحد أهم أهداف نهضة كربلاء المباركة: «إنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً، ولا مفسداً ولا ظالماً، وإنّما خرجت لطلب الإصلاح في أُمّة جدّي، أُريد أن آمر بالمعروف، وأنهى عن المنكر، وأسير بسيرة جدّي وأبي على بن أبي طالب».

وقوله اللهِ: «أنا أدعوكم إلى كتاب الله وسنّة نبيه؛ فإنّ السنّة قد أُميت، وإنّ البدعة قد أُحييت» (١).

إنّ سنة النبي عَيَّا أَنْ عَدُّ إلى جانب القرآن الكريم وسيلةً مهمة لإرشاد المسلمين؛ فكما أنّ كلّيات الدين تؤخذ من القرآن، فإنّ جزئيات الإسلام تؤخذ من السنّة؛ إذ إنّ أقوال وأفعال النبي عَيَّا أَنُ تُعدّ التفسير الحقيقي للقرآن الكريم؛ فقد قال الله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا إَلَيْكَ الذِّكُرُ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلً إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفكَرُونَ ﴾ (٢).

ويجب على جميع المسلمين أن يتبعوا سنة النبي عَلَيْكُ، ويدعوا غيرهم إليها، ويدافعوا عنها ويجافظوا عليها من الاندراس والتحريف والتزييف؛ لأنّ الدفاع عن السنة دفاع عن الدين، وترك العمل بها ترك للدين، فليس للمسلمين الحقُّ في مخالفة أوامر النبي عَلَيْكُ أو ارتكاب نواهيه، والآيات القرآنية بهذا الصدد كثيرة:

منها: قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۚ ﴿ (٣).



<sup>(</sup>١) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٦٦. ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٨، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) النحل: آية ٤٤.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: آية ٢٠.

ومنها: قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَّاكُم تُبِينًا ﴾ (٢).

وقال عز وجل أيضاً: ﴿ وَمَا عَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ نُوهُ وَمَانَهَ لَكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواْ ... (٣).

نعم، إنَّ الإمام الحسين المَيِّ في نهضة عاشوراء كان في صدد إحياء سنّة النبي عَيَّاللهُ، والدفاع عنها، ونقلها إلى حيز التطبيق في حياة المسلمين؛ لأنَّ تعاليم النبي عَيَّاللهُ كانت قد أُهملت آنذاك، كما أنَّ البدعة قد أُحييت وظهرت.

#### سابعاً: الهجرة

عزم حاكم المدينة على تنفيذ أوامر يزيد القاضية بقتل الإمام الحسين النيلا؛ فخرج النيلا من المدينة ليلاً. ولمّا خطّطوا لقتله النيلا في مكة أيضاً، خرج منها أيضاً، وتوجّه إلى العراق. وقال \_ في جوابه لرجل سأله: ما الذي أخرجك عن حرم الله وحرم جدّك رسول الله عَلَيْلاً؟ \_ : "إنّ بني أُميّة أخذوا مالي فصبرت، وشتموا عرضي فصبرت، وطلبوا دمى فهربت (3).

فيُستفاد من كلامه الله أنّ المؤمن عندما تتعرض حياته للخطر لا يجوز له الصبر على ظلم الظالم، وأنّ أقلّ ما ينبغي فعله هو الهجرة.

وهذا التحرك من الإمام الحسين الله كان على أساس الآيات القرآنية التي توجب الهجرة على من يواجه الصعاب في بلاده، على نحو لا يستطيع معه إقامة واجباته الدينية، أو تصبح نفسه ومَن يرتبط به في خطر، كما حدث للنبي على في مكة، قال الله تعالى: ﴿قَالُواْ أَلَمْ تَكُنَّ أَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةً فَنُهَا جِرُواْ فِيهَا فَالُولَا مَا مُؤْدَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ﴾ (٥).



ب التراكية لتهضة عاشوراء

<sup>(</sup>١) التغابن: آية ١٢.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: آية٣٦.

<sup>(</sup>٣) الحشر: آية٧.

<sup>(</sup>٤) الحلي، ابن نها، مثير الأحزان: ص٣٣.

<sup>(</sup>٥) النساء: آية ٩٧.

وبيّن القرآن الكريم أنّ مَن قُتل في طريق هجرته فإنّ أجرهُ على الله سبحانه، وأنّ المهاجرين في سبيل الله لهم أجر عظيم.

قال الله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ هَاجَرُواْ فِي سَكِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوٓاْ أَوْ مَاتُواْلَيَ رُزُقَنَّهُمُ اللّهُ رِزْقًا حَسَنَا وَإِن اللّهَ لَهُوَ خَيْرُ ٱلرّزِقِينَ ﴾(١).

وقال عز مَن قال: ﴿ وَمَن يَخُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ يُدُرِكُهُ ٱلْمُوْتُ فَقَدً وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ يُدُرِكُهُ ٱلْمُوْتُ فَقَدً وَقَعَ أَجُرُهُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (٢).

وقال عزَّ وجلَّ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ ٱللَّهِ وَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْفَآ بَرُونَ ﴾ (٣).

#### ثامناً: مواجهة الظلم

تكرر من الإمام الحسين الله ، ذكر حديث عن النبي عَلَيْ في رسالته الله إلى رؤساء أهل الكوفة، وفي خطابه لأصحابه، وفي خطابه لجيش الحرّ، فكان الله يستدل بذلك الحديث النبوي كثيراً، ويطبقه على بني أُميّة. وهذا الحديث هو: «مَن رأى سلطاناً جائراً مستحلاً لحرم الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسنّة رسول الله الله عمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيّر عليه بفعل، ولا قول كان حقاً على الله أن يُدخله مدخله» (٤).

إنَّ هذا التوجيه النبوي \_ والذي نظَّم الإمام الحسين الله ثورته في كربلاء على أساسه \_ مأخوذ من القرآن الكريم، فالقرآن يُقبِّح الظلم، ويستنكره في آيات كثيرة، ويعدُّ الظلم سبباً في عذاب بعض الأُمم، بل أوجبت الآيات العقاب على مَن مال إلى الظالمين وركن إليهم.

الحج: آية ٥٨.

<sup>(</sup>٢) النساء: آية ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) التوبة: آية ٢٠.

<sup>(</sup>٤) الأزدي، أبو مخنف، مقتل أبي مخنف: ص٥٥. الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٤٠٣. ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٤، ص٤٨.

ثمّ يجيز الله تعالى الجهاد لكلّ مظلوم، فيقول: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَـٰتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً وَإِنَّ ٱللّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ (٢).

نعم، إنّ دين الله تعالى، وكذا الإمام الحسين الله عنه الأُمّة الإسلامية كانوا تحت ظلم يزيد وبني أُميّة. وقد صوّر الإمام الحسين الله هذا الظلم والقائمين به بقوله: «يزيد رجل فاسق، معلن بالفسق، يشرب الخمر، ويلعب بالكلاب والفهود، ويبغض بقية آل الرسول» (٢)، «قاتل النفس المحترمة... ومثلي لا يبايع مثله» (٤)، وقال أيضاً: «يا فرزدق، إنّ هؤلاء القوم لزموا طاعة الشيطان، وتركوا طاعة الرحمن، وأظهروا الفساد في الأرض، وأبطلوا الحدود، وشربوا الخمور، واستأثروا في أموال الفقراء والمساكين» (٥)، «وأحلّوا حرام الله، وحرَّموا حلاله، واستأثروا بالفيء» (١).

وفي مثل هذه الشرائط والظروف، فإنّ وظيفة كلّ مسلم ـ وطبقاً لما جاء في القرآن الكريم ـ أن يهبّ لمبارزة الفساد والظلم، وهكذا فعل إمامنا الحسين اليّلا.

### تاسعاً: الحرية والتحرير

كلمة الحرية أحبُّ الكلمات التي ذُكرت في تاريخ البشر، لكن هذه الكلمة لها معانٍ متفاوتة، من جملتها الاستقلال (الحرية الفلسفية)، الاختيار، الحرية على صعيد

· I KNOH

ملي التراتية لتهفة علموراء



<sup>(</sup>١) هود: آية ١١٣.

<sup>(</sup>٢) الحج: آية ٣٩.

<sup>(</sup>٣) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين الهيلا: ص٠٤٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص٨٠٨. نقلًا عن تذكرة الخواص.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص ٤٣٨. في رسالة إلى أهل الكوفة، وكذا في ص ٣٦٠ في خطاب له مع جيش الحرّ. ابن أعثم، أحمد، الفتوح: ج٥، ص ٨١. الخوارزمي، محمد بن أحمد، مقتل الحسين: ج١، ص ٢٣٤. المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٤٤، ص ٣٨٢.

التربية، الحرية في الحقوق (على صعيد فلسفة الحقوق)، الحرية في مقابل العبودية (في الحقوق المدينة والعالمية) كما تأتي بمعنى الشرف والكرامة.

وإن بحث الحرية في نهضة عاشوراء هو بمعنى الشرف والكرامة، كما تكون بمعنى إباء الذل، والحفاظ على عزّة النفس، وتكون بمعنى الشهامة أيضاً (١).

وهناك نهاذج عديدة تثبت هذا المعنى من خلال كلهات الإمام الحسين الله وتأكيده على القيم النبيلة للنهضة الحسينية:

منها: ما نُقل عن الإمام الحسين الله قال لأعدائه: «إن لم يكن لكم دين، وكنتم لا تخافون المعاد، فكونوا أحراراً في دنياكم هذه، وارجعوا إلى أحسابكم إن كنتم عُرباً كما تزعمون (٢).

يعني أنّ التدين والخوف من الآخرة يوجبان التقوى، فلا يجيزان للإنسان أن يظلم الآخرين، ولكن هناك طريق آخر فطري يمنع من الظلم، ألا وهو كون الإنسان حرّاً؛ إذ كلّ إنسان ولد حرّاً، فهو يحب الحرية والتحرر، واحترام حقوق الناس.

ومنها: إعفاء أتباعه من الوفاء ببيعتهم، وهو إعطاء أصحابه وأنصاره مطلق الحرية في الاختيار بين الاشتراك في الحرب والانصراف إلى بلدانهم، وهذا يدلّ على أنّ إجبار الآخرين على خلاف مرادهم أمر مرفوض في مدرسة أحرار العالم. وهكذا كان في عاشوراء، لمّا أعفى الحسين المصلا أصحابه من بيعتهم وفي عدّة مرات، وذلك في طريقه من مكة إلى الكوفة، فقد أعطاهم مطلق الحرية في أن يذهبوا أو يبقوا معه، حتى أنّه أخبر أصحابه بالمصير المحتوم، فقال: «فإنّكم إن أصبحتم معي قُتلتم كلّكم» (٣).

نعم، إنَّ الإمام الحسين الله يريد ألَّا يبقى معه إلا مَن رافقه عن بصيرةٍ ورضَّى،

<sup>(</sup>١) للاستزادة راجع مقالة: قرآن و آزادي (القرآن والحرية)، للمؤلف، مجلة قرآن وعلم، العدد الرابع، خريف١٣٨٨هـ.ش.

<sup>(</sup>٢) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين اليَّلا: ص٧٠٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق، موسوعة كلمات الإمام الحسين الله : ص ٤٨٠. المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج ٥٤، ص ٨٩.

ومنها: روح نهضة الإمام الحسين الله نفسها؛ فقد كانت لتحرير الناس من ظلم بني أُميّة واستبدادهم، وتخليصهم من أنواع الانحرافات الفكرية والأخلاقية.

وتُعدُّ طريقة الإمام الحسين على هذه في الوصول إلى الحرية، وتخليص الناس وتحريرهم نوعاً من اتباع القرآن الكريم وسنة النبي الأمين على الأن تحرير الناس أحد أهداف رسالة النبي على التي ذكرها القرآن، فجعل رسالة النبي على ترفع القيود والأغلال عن أيدي الناس وأرجلهم، وتخلصهم من العقائد الباطلة، والأعمال الخرافية والظلم، قال الله تعالى: ﴿ الّذِينَ يَتَبِعُونَ الرّسُولَ النّبِي الأُمِّى اللّهِ يَعِدُونَهُ والحُوافية والظلم، قال الله تعالى: ﴿ الّذِينَ يَتَبِعُونَ الرّسُولَ النّبِي الأُمِّى اللّهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ال

كما أنّ القرآن عدَّ رسالة النبي موسى اللهِ عند مقابلته فرعون ـ تحريراً للبشر من العبودية والذل، ونجاةً لهم (٢).

#### عاشراً: العزّة ورفض الذل

أحد أهم تعاليم ثورة الإمام الحسين الله السياسية هي عدم الرضوخ للذل، وهذا من الشعارات والرسائل العاشورائية التي كانت مثالاً يُحتذى به، وقدوة لكلّ الشيعة، بل وكلّ الأحرار على مرّ التاريخ.

فإنّ السائرين على خطى الحسين الله يرجّحون الموت في عزّ على الحياة في ذلِّ: «موت في عزّ خير من حياة في ذلّ»(٣).

للي التراتية لتهضة عاشوراء

<sup>(</sup>١) الأعراف: آية١٥٧.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: طه: آية ٤٧، وآية ٨٠، الشعراء: آية ١٧، وآية ٢٢.

<sup>(</sup>٣) ابن شهر آشوب، محمد بن على، مناقب آل أبي طالب: ج٣، ص ٢٢٤.

وهكذا هم الحسينيون، يرون سعادتهم في الشهادة، والعيش مع الظالم خسارة وذلة: «وإنّي لا أرى الموت إلّا سعادة، والحياة مع الظالمين إلّا برماً»(١).

وقد أصبحت كلمة الإمام الحسين الخالدة: «هيهات منّا الذلة»(٢)، عنواناً لكلّ أحرار العالم، يرددونها ويتغنون بها باستمرار واعتزاز وافتخار.

ففي مدرسة الإمام الحسين الله ليس معيار السعادة المال والحياة والترف، بل كلّ أنواع النعيم المادي ليس بشيء؛ وإنّم المعيار هو العزّة والكرامة، والحياة الشريفة، وهذه رؤية وهبها الدين الخاتم للبشرية، وطبّقها الإمام الحسين الله بدروس عملية، علّمنا من خلالها كيف يجب أن يكون الإنسان عزيزاً أبيّاً حرّاً، يأبى الذل والهوان، والسكوت على الظلم والانحراف، فقد غيّر الله نظرة الأحرار إلى الحياة والموت.

فإنّ الموت كيفها كان فهو أمر محتوم لا مفرّ منه، والمهم كيف تكون نظرة الإنسان إلى الموت، فالحسين الله بيّن تعريفاً جديداً للموت والحياة، وغيّر نظرة البشر إلى الموت، وأوضح للناس أنّ الموت الحقيقي إنّها هو في العيش مع الظالم، وأنّ الحياة خبوءة في الشهادة؛ فلمّا رأى الإمام الحسين الله أنّ نصائحه لم تعد تنفع في حكومة بني أميّة، وأنّ يزيد رجل فاسق وحكومته حكومة فاسدة لا تجوز مبايعته؛ ورأى أيضاً أنّ الظلم الذي تمارسه السلطة لا يمكن السكوت عليه؛ عند ذلك وقف الحسين الله في وجه عدوّه وقفة الأبطال، وقاتل حتى آخر نفس، وقال كلمته الخالدة: «لا والله، لا أعطيكم بيدى إعطاء الذليل، ولا أفرُّ فرار العبيد» (٣).

وهذا السلوك من الإمام الحسين الله في سبيل العزّة والاستنكاف عن الذل يمثل مراد القرآن، وينسجم مع مبانيه السامية؛ إذ يجعل العزّة لله ولرسوله وللمؤمنين، ما يلزم عنه أنّ الذل والهوان بعيدان عن المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿وَلِلّهِ ٱلْمِنَوْقِينَ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَ ٱلْمُنْفِقِينَ لَا يَعَلَمُونَ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين الله: ص١٦.

<sup>(</sup>٣) المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص٩٨.

<sup>(</sup>٤) المنافقون: آية ٨.

ما من شك في أنّ الإمام الحسين الله لو بقي في المدينة أو مكة لكانت عاقبته القتل؛ فإنّ السلطة الحاكمة كانت قاصدة إذلاله من خلال إجباره على البيعة، وبها أنّهم كانوا متيقنين وعالمين بأنّ الإمام الله لا يبايع يزيد؛ لذلك كان الحل الراجح عندهم هو قتله الله وأمّا لو خرج متوجها إلى العراق فالأمر يختلف؛ وذلك لأنّ احتمال الوصول إلى الكوفة، واحتمال النصر كان قائهاً.

من هنا؛ فإنَّ الإمام اللهِ في خروجه سوف يحصل على إحدى الحسنين.

ولذا قال الله الله وبين القوم موعداً، أكره أن أُخلفهم، فإن يدفع الله عنّا، فقديماً ما أنعم علينا وكفى، وإن يكن ما لا بدّ منه، ففوز وشهادة إن شاء الله (١).

وحاصل هذا الكلام هو: أنّ الناس إذا دافعوا عن الإمام ونصروه وآزروه، فإنّ الكفة ستكون في صالح الإمام الحسين الله وستسقط حكومة يزيد، ويتم الأمر لصالح الإسلام، فتكون حُسنى النصر، وتلك نعمة إلهية، وأمّا إذا لم يدافع الناس عن الإمام الحسين الله فسيستشهد الله وتلك حُسنى الشهادة، وبتبع ذلك ستُفتضح حكومة يزيد، وسيُحيى الإسلام بدم الحسين الله .

والنتيجة؛ فإنّ خروج الإمام من مكة إلى الكوفة كان الخيار الأفضل من بين الخيارات الأخرى، بل هو المتعين من بينها؛ لأنّ البقاء إمّا أن يكون مع البيعة، وإمّا مع الموت الصامت الذي لا يؤتي ثهاره. وهذا يعني أنّ شهادة الإمام الحسين الميلا ظلماً في صحراء كربلاء وأمام جيش عظيم أو جبت اندلاع حملة إعلامية عظيمة لصالح الإسلام، تفضح ظلم بني أُميّة، وتضمن حياة الإسلام على طول التاريخ.

هذه الطريقة المنطقية والعقلانية التي اتبعها الإمام الحسين الله مطابقة للآيات القرآنية؛ إذ إنه لما أساء بعض الناس السير في حربهم مع النبي عَلَيْكُ، وقالوا ما لا يليق ولا ينبغي، أجابهم القرآن: ﴿ قُلُ لَنَ يُصِيبَ نَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَ نَنَا أَ

<sup>(</sup>١) الحلي، ابن نها، مثير الأحزان: ص٢٨.

وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ \* قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَاۤ إِلَّاۤ إِحْدَى ٱلْحُسَنِيكِينِ ﴿('). ومعنى ذلك: أنه على أية حالٍ وعلى كلّ تقدير وفإنّ طريق الحقّ عاقبته خير، سواءً أكانت الخاتمة هي الشهادة أم كانت النصر.

وبخلاف تلك العاقبة عاقبة المخالفين؛ فإنها مهم كانت، فهي لا بد وأن تُفضي وتنتهي إلى الهلاك والخسران، فهي إمّا الهزيمة والذلة في الحياة الدنيا، وإمّا الفتل والمصير إلى النار، قال تعالى: ﴿وَخَنُ نَتَرَبُّ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ ٱللَّهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِندوة أَوْ بِأَيْدِينَا فَتَرَبَّ وَأَنْ اللَّهُ مِتَربِّ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

إذاً؛ فالعقل والمنطق يحكمان أن نُكمل طريقنا، وهذا ما فعله الإمام الحسين العلام.

## ثاني عشر: وجوب قبول الإمام ﷺ لطلب الناس إتماماً للحجة عليهم

تعدّدت الرسائل من أهل الكوفة، وتتابعت رسلهم إلى الإمام الحسين الله : أن لا أمير علينا، وأنّنا نريد أن نبايعك. ولأجل ذلك؛ أرسل الإمام الحسين الله مسلم بن عقيل ممثلاً شخصياً عنه؛ ليمتحنهم ويُنبئه عن أوضاعهم. ولمّا بايع أهل الكوفة مسلم بن عقيل، تمت الحجة، وكان لا بدّ من الخروج إليهم، والتوجه إلى العراق.

ومن هنا؛ قال على الله الكوفة ورسلهم، وقد وجب على إجابتهم، وقام لهم العذر على عند الله سبحانه»(٣).

ولذلك؛ نجد أنّ الإمام عندما عدد أسباب مجيئه إلى الكوفة عدَّ منها تلك الرسائل والدعوات التي أو جبت حضوره، فقد بيّن أوّلاً خصوصيات الحاكم الذي يستحق الحكومة، وأنّ يزيد لا يصلح لذلك، فقال: «ما الإمام إلا العامل بالكتاب، والآخذ

<sup>(</sup>١) التوبة: آية ١٥-٥٢.

<sup>(</sup>٢) التوبة: آية ٥٢.

<sup>(</sup>٣) المازندراني، محمد مهدي، معالي السبطين: ج١، ص٢٤٦. محمد تقي، ناسخ التواريخ: ج٢، ص١٢٢، المازندراني، محمد مهدي، أسرار الشهادة: ص٢٤٧. نقلاً عن موسوعة كلمات الإمام الحسين الله: ص ٣٨٩.

ثمّ بيّن أن أحد أهمّ الأسباب التي دعت إلى قدومه واختياره الكوفة هو الطلب الجياهيري من أهلها، فقال الله (ومقالة جلّكم إنّه ليس علينا إمام فأقبل (٢)؛ ولأجل ذلك قَبِل دعوتهم ليتمّ الحجة عليهم بقدومه، كما تمت الحجة عليه بدعوتهم، ويُعتبر هذا من المبادئ القرآنية التي كرر التأكيد عليها في آيات عديدة (٣). حتى أنّ القرآن الكريم جعل سبب إرسال الرسل الإلهية، إتمام الحجة على الناس.

قال الله تعالى: ﴿ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ أَبِعَدَ ٱلرُّسُلِ ﴿ (١).

وبذلك يتبيّن أنّ مبادئ وقيم ومفاصل حركة ونهضة عاشوراء جميعها كانت من صُلب الدين، ومنصوصاً عليها في القرآن الكريم، وفي آيات متعددة، فنهضة عاشوراء هي أعظم تطبيق حي لمفاهيم وتعاليم ومبادئ القرآن الكريم، فإذا ما كانت تعاليم القرآن ومبادئه تعاليم إنسانية، نابعة عن الفطرة البشرية، عرف بذلك أنّ ثورة الإمام الحسين الله هي ثورة لكلّ البشر، ولكلّ مَن يريد العيش بكرامة وعدالة وعزّة.

· IKINAH TI

لمالي التراتية لتهفة عاشوراء

0

<sup>(</sup>١) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الأُمم والملوك: ج٧، ص٢٣٥. وأُنظر: ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٢٦٧. المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص٣٩. الخوارزمي، محمد بن أحمد، مقتل الخوارزمي: ج٢، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٢) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين اليُّلا: ص٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: البقرة: آية ١٥٠. الأنعام: آية ٤٣، وآية ١٤٩. الشورى: آية ١٥.

<sup>(</sup>٤) النساء: آية ١٦٥.

# ڣٛڂٞٷٙٳڵڞٙڵڵڰ ۏڟؚڒٷڣٵڵڿڣڮڴ؇ڮؽڐڵٳٷؽ

د. حكمت الرحمة (١)

#### مقدّمة

لم تكن عاشوراء الحسين الله بعد إلى عن الظروف والملابسات التي عاشها المجتمع الإسلامي آنذاك، بل كانت نتيجة حتمية لما آلت إليه الأُمور من انحدار صوب هاوية التمزق والتفكك، والابتعاد عن التعاليم النبوية، والسير باتجاه معاكس لرسالة القيم والمُثل السهاوية، فشعار الإصلاح المطلق الذي رفعه الحسين الله، يُنبئك بالفساد الذي حلّ بكلّ مفاصل الأُمّة الإسلامية، فكانت الثورة هي السلاح الوحيد الذي يتمكّن من إعادة كرامة الأُمّة وعزّتها، بعد أن مرّت بأدوار عديدة، وحكومات جائرة، أسفرت عن فقدان هذه الأُمّة إرادتها وروحها الإسلامية، وباتت أُمّة مفككة بجزأة، تتلاعب بها الأهواء كيفها تشاء، وراجت فيها الروح القبلية من جديد، وأمسى الرجال فيها كالسلع في السوق تُباع وتُشترى من قِبل الحكّام، أولئك الحكّام الذين اتبعوا سياسة الإرهاب والتجويع من جهة، وبتّوا القصص والأساطير في مدحهم والثناء عليهم من جهة أُخرى؛ ليضفوا على أنفسهم صبغة إسلاميّة تحول دون قيام والثناء عليهم من جهة أُخرى؛ ليضفوا على أنفسهم صبغة إسلاميّة تحول دون قيام أكامة، كالقائلة بحرمة الخروج على الخاكم الظالم، كها اخترعوا مذاهب عَقدية جديدة تُضفي على تصرفاتهم شرعيّة الحاكم الظالم، كها اخترعوا مذاهب عَقدية جديدة تُضفي على تصرفاتهم شرعيّة كاملة، كالقول بالجبر والإرجاء.

(١) كاتب وباحث إسلامي، دكتوراه في علم الحديث.

وهكذا فقد مرّ المجتمع الإسلامي بظروف عصيبة غُيّبت فيه مبادئ الإسلام، وحوّلته إلى مجتمع خانع بائس لدرجة أنّه يقبل بخلافة يزيد بن معاوية، هذا الرجل المتحلل عن جميع القيم، والبعيد كلّ البعد عن خط الرسالة المحمّديّة؛ فوصل الأمر إلى مفترق طرق، إمّا القبول بيزيد وضياع الإسلام واندثاره، وإمّا الرفض والثورة، ونتيجتها الشهادة والسبي وبزوغ شمس الإسلام من جديد، ولم يكن للحسين الله غير الخيار الثاني، فلا أثر للكلمة، ولا فائدة في النُّصح، وكان لا بدّ من دماء تُوقِظ الضمير، وتُعِيد الصحوة، وتعدِّل مسير الانحراف؛ فكانت عاشوراء...

ونحاول في هذه الصفحات أن ننقل للقارئ صوراً مختصرةً عن الواقع السيّئ الذي كان يعيشه المسلمون في تلك الحقبة الزمنيّة، وصولاً إلى الثورة الحسينيّة المباركة.

## تغيير المسار وبوادر الانحراف

ليس خفيًّا على أحد أنَّ بذرة التحوّل الأُولى في مسار الأُمّة الإسلاميّة، كانت بعد وفاة الرسول الأكرم عَيْكُ ؛ إذ انقسمت الأُمّة على فريقين، يرى أحدهما أنّ النصّ هو السبيل المتبع في تحديد الخلافة الإسلاميّة. ويرى الآخر أنّ الخلافة شورى بين المسلمين؛ فكانت السقيفة، وكان ما كان من تنصيب للخليفة أبي بكر، وإقصاء للبيت العلوي.

غير أنّه لو أردنا أن نغض الطرف عن هذا الخلاف، ونسلَّط الضوء على ما حصل من انحراف في واقع الأُمّة وفي تطبيقاتها لأحكام الشريعة، فإنّ السقيفة ستكون أحد الأسباب الرئيسة المؤدّية إلى ذلك.

ولعلُّ من الصعوبة أن يكون بمقدورنا تحديد الفترة الزمنيَّة التي أحسَّ فيها المجتمع بآثار انحرافه بوضوح؛ إذ إنَّ التغيير الذي حصل هو تغيير تدريجي غير ملموس النتائج، ولكن نستطيع القول ـ وطبقاً لما ذكره أهل السير والتاريخ ـ: إنَّ بداية النصف الثاني من عهد الخليفة عثمان، قد شهد فيه المجتمع الانحراف العلني عن مبادئ الإسلام، ولا شكَّ في أنَّ هذا التغيير كانت له عوامل معيَّنة أدَّت إليه،

فأمّا ما يتعلّق بالسقيفة، فقد شاعت فيها الروح القبلية والحزبيّة وباتت هي المحرّك نحو الحكم والسلطان، وبالأخصّ عند فريق من القرشيين؛ إذ بعد ما اجتمع الأنصار بمعزل عن بقيّة المسلمين، وأخذوا يتداولون الرأي، وينادون بالخلافة، ظهر تكتّل من قريش، يرون أنّهم أحقّ الناس وأولاهم بالخلافة بعد الرسول عَيَّا الله وتنازعوا فيها بينهم، وكثُر الكلام واللغط، وانشقّ الأنصار فيها بينهم، وانتهت السقيفة بتولية أبي بكر لكونه قرشياً، وأقصي الممثل الشرعيّ لخلافة السهاء أمير المؤمنين عليّ الله والذي لم يكن له حضور في السقيفة؛ لانشغاله مع الهاشميين وبعض الصحابة بتجهيز جثهان النبيّ عَيَّا الذي لم يوار التراب بعد.

وهكذا تناسى المجتمعون عهود النبي على جميعها، وتوصياته في على الله والتي لا يسع المجال لذكرها في هذا المقال؛ فنتج عن ذلك تبديل النظرية الإسلامية حول الخلافة، فبعد أنْ أراد لها الإسلام أن تكون مفهوماً إسلامياً، هدفه انتشال الأُمّة من الضياع، والسير بها وفق تعليهات وتوجيهات الرسول المسالة تأثيرها البالغ في اختلاف وأنّ قريشاً أحق بها؛ لأنّ محمّداً على منها! وكان لهذه المسألة تأثيرها البالغ في اختلاف كلمة المسلمين وإلى يومنا هذا.

انتهت السقيفة بتولي الخليفة أبي بكر مهام السلّطة، لكنّ الطابع الإسلامي العامّ في أغلب الأُمور لم يتغيّر بعد، خصوصاً فيما يتعلّق بتوزيع الأموال، فالروح المحمّديّة ما زالت طريّة بينهم.

غَمضَت عينا أبي بكر وقد أعاد للأذهان مبدأ النصّ في الخلافة، فنصّ على عمر من بعده؛ إذ لم تكن الشورى نافعة في كلّ الأوقات، بعد أن حقّقت غرضها في إبعاد أهل البيت الميلاً عن سدّة الخلافة، لكنّ هذا النصّ لم يكن مشابهاً للنصّ الذي نادى به



لاع وظروف المحتم الإسلامي

أبناء البيت العلويّ، فذلك كان النصّ المعصوم من الخطأ والزلل، وهو نصّ الرسول الأكرم على النصّ الآخر هو نصّ أبي بكر على خلافة عمر من بعده!

تربّع الخليفة عمر على سدّة الخلافة، وبدأت الأُمّة تزداد ابتعاداً عن توجيهات الإسلام الأصيل، ففي سنة (٢٠ه) بدأ بتطبيق مبدأ التفاضل في العطاء؛ «ففضّل السابقين على غيرهم، وفضّل المهاجرين من قريش على غيرهم من المهاجرين، وفضّل المهاجرين كافّة على الأنصار كافّة، وفضّل العرب على العجم، وفضّل الصريح على المهاجرين كافّة على الأنصار كافّة، وفضّل العرب على العجم، فضّل الصريح على المولى، وقد كان أشار على أبي بكر أيّام خلافته بذلك، فلم يقبل...»(١)، كما فضّل مضر على ربيعة؛ ففرض لمضر في ثلاثهائة، ولربيعة في مائتين (٢)، كما أنّه فاضل بين الأنصار بتقديم الأوس على الخزرج، فبدأ برهط سعد بن معاذ الأشهلي من الأوس، ثُمّ بتقديم الأقرب لسعد (٣).

وكان لهذا التفضيل تبعات سلبيّة من تكوين طبقيّة في المجتمع، ومساهمة في إذكاء الصراع القَبَليّ بين مضر وربيعة، وكذا بين الأوس والخزرج، والصراع العنصري بين المسلمين العرب وغيرهم؛ نتيجة تفضيل العرب على العجم، والصريح على المولى.

كما أنّ عمر لم يكن على معرفة بأحكام وتطبيقات الإسلام الكثيرة، ولولا وجود على على على المخترة وأخر، وقد نُقل عنه في ذلك أنّه كان يتعوّذ بالله من معضلة ليس لها أبو حسن (٤).

ثُمّ إنّ عمر وقبل وفاته \_ اقترح مشروعاً جديداً للخلافة، فقد جعل الخلافة من بعده شورى تتألّف من ستة نفر كلّهم من قريش \_ يختارون من بينهم شخصاً للخلافة، وهؤلاء الستة هم: عليّ بن أبي طالب، وعثمان بن عفّان، وطلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوّام، وسعد بن أبي وقّاص، وعبد الرحمن بن عوف، ثُمّ ضيّق

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٨، ص١١١.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٥٣.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: ابن سعد، محمد بن سعد، الطبقات الكبرى: ج٣، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: ابن عبد البرّ، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب: ج٣، ص١١٠٣.

الدائرة؛ فجعل الميزان في الثلاثة الذين ينضمُّ إليهم عبد الرحمن بن عوف(١١).

وكان لهذه الشورى إسهام كبير في تشتيت كلمة المسلمين، وتفريق أمرهم؛ إذ جَعلت من الناس طوائف وفِرَقاً مختلفة، فبعد أنْ اختلف أهل الشورى في تحديد الخليفة، انسحب عبد الرحمن منها؛ ليتظاهر بمظهر المحايد على أنْ يقوم هو بتحديد الخليفة، يقول الشعبيّ: «فخرج عبد الرحمن، فمكث ثلاثة أيّام يشاور الناس، ثُمّ رجع واجتمع الناس، وكثروا على الباب لا يشكّون أنّه يبايع عليّ بن أبي طالب، وكان هوى قريش كافّة ـ ما عدا بني هاشم ـ في عثمان، وهوى طائفة من الأنصار مع عليّ، وهوى طائفة أخرى مع عثمان، وهي أقلُّ الطائفتين، وطائفة لا يبالون: أيهما بويع»(٢).

ووصل الأمر إلى أنّ قريشاً تعدُّ الخلافة إحدى مؤسساتها، وترفض أن يتقدّم أيّ من المسلمين للخلافة برأي يتنافى ورغباتها، فحينها نادى المقداد بضرورة تقديم عليّ بن أبي طالب الله أجابه عبد الله بن أبي ربيعة بن مغيره المخزوميّ قائلاً: «يا بن الحليف العسيف، ومتى كان مثلك يجترئ على الدخول في أمر قريش» (٣).

وحينها قال عمّار: «فأنّى تَصرِفون هذا الأمر عن أهل بيت نبيّكم» أجابه رجل من بني مخزوم قائلاً: «لقد عدوت طورك يا بن سميّة، وما أنت وتأمير قريش لأنفسها؟!»(٤).

وقد انتهت هذه الشورى بفوز عثمان اتباعاً لهوى قريش؛ وخلّفت بعدها آثاراً سيئة للغاية، وساهمت في تشتيت شمل المسلمين.

فهذا معاوية بن أبي سفيان يعترف بالنتائج التي سببتها شورى عمر في حديث له مع ابن الحصين؛ حيث قال: «يا بن حصين، قد بلغني أنّ عندك ذهناً وعقلاً، فأخبرني عن شيء أسألك عنه! قال: سلنى عمّا بدا لك.

أخبرني ما الذي شتت أمر المسلمين، وفرّق أهواءهم، وخالف بينهم؟.



<sup>(</sup>١) أُنظر: ابن سعد، محمّد بن سعد، الطبقات الكبرى: ج٣، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) الجوهريّ، أحمد بن عبد العزيز، السقيفة وفدك: ص٨٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) ابن شبة النميري، عمر بن شبة، تاريخ المدينة: ج٣، ص٠٩٣.

قال: نعم، قتل الناس عثمان. قال: ما صنعت شيئاً. قال: فمسير على إليك وقتاله إيّاك. قال: ما صنعت شيئاً. قال: فمسير طلحة والزبير وعائشة وقتال على إيّاهم. قال: ما صنعت شيئاً. قال: ما عندى غير هذا يا أمير المؤمنين. قال: فأنا أخبرك، إنّه لم يُشتت بين المسلمين ولا فرّق أهواءهم ولا خالف بينهم إلّا الشوري التي جعلها عمر إلى ستة نفر... فلم يكن رجل منهم إلّا رجاها لنفسه، ورجاها له قومه، وتطلّعت إلى ذلك

انتهت الشورى باستيلاء الأمويين على زمام الحكم، وذلك بشخص عثمان، وأخذ المجتمع يتذوق مرارة بُعده عن صاحب النصّ الشرعيّ، وبدأت ظواهر الانحراف تطفو على السطح، فكان أنْ انتهت تلك الخلافة بثورة عارمة قُتل على أثرها عثمان، ودُفن سرّاً في حشّ كوكب<sup>(٢)</sup>، وهي مقبرة لليهود<sup>(٣)</sup>!

## خلافة عثمان واستئثار بني أمية

حينها ولي عثمان الخلافة انتهج سياسة في الإدارة والمال لم يعهدها المسلمون من قبل، فقام بتوليته بني أُميّة على رقاب الناس واستأثر وإيّاهم بالأموال؛ وأصبح بيت المال بمثابة الملك الشخصي لعثمان وولاته؛ يصنعون به ما يشاؤون، فكان ممّا عابوا على عثمان: «أن عزل سعد بن أبي وقّاص، وولّى الوليد بن عقبة، وأقطع آل الحكم دُوراً بناها لهم، واشترى لهم أموالاً، وأعطى مروان بن الحكم خمس إفريقية، وخصّ ناساً من أهله ومن بني أُميّة»<sup>(٤)</sup>.

كما أنّه أخذ من بيت المال حُليّاً وجواهر ليحلّي بها بعض أهله، ولمّا طعن عليه الناس في ذلك خطب فيهم، فقال: «لنأخذنَّ حاجتنا من هذا الفيء، وإن رُغمت به



<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه الاندلسي، أحمد بن محمد، العقد الفريد: ج٥، ٣٣ـ٣٤.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الهيثمي، نور الدين على، مجمع الزوائد: ج٩، ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٣، ص٤٣٨.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ج٦، ص٢٠٨.

وولّى على الكوفة أخاه من أُمّه الوليد بن عقبة بن أبي معيط، المعروف بشربه الخمر، وصلاته بالناس وهو سكران (٢)، فلمّ دخل الكوفة قال له سعد بن أبي وقّاص: «يا أبا وهب، أأمير أم زائر؟ قال: لا، بل أمير. فقال سعد: ما أدري، أحمقتُ بعدك؟! قال: ما حقتَ بعدي ولا كست بعدك، ولكنّ القوم ملكوا فاستأثروا، فقال سعد: ما أراك إلّا صادقاً» (٣).

وولّى بعده سعيد بن العاص فاستبدّ بالأموال، وكان يقول: «إنّ السواد [أي سواد العراق] بستان لقريش وبني أُميّة »(٤).

كما أنّه ولّى مصر \_ أخاه من الرضاعة \_ عبد الله بن سعد بن أبي سرح، فمكث عليهم سنين، فجاء أهل مصر يشكونه ويتظلّمون منه (٥).

وكان معاوية عاملاً لعمر على دمشق والأردن، فضمّ إليه عثمان ولاية حمص وفلسطين والجزيرة؛ وبذلك مهد له الخلافة، وأنشأ له مملكة مترامية الأطراف.

يقول الدكتور طه حسين: «وليس من شكّ في أنّ عثمان هو الذي مهّد لمعاوية ما أُتيح له من نقل الخلافة ذات يوم إلى آل أبي سفيان، وتثبيتها في بني أُميّة؛ فعثمان هو الذي وسّع على معاوية في الولاية؛ فضمّ إليه فلسطين وحمص، وأنشأ له وحدة شاميّة بعيدة الأرجاء...»(٢).

وكان هؤلاء الولاة من المتهمين في دينهم، وكان من بينهم مَن فِسْقُهُ مشهور، يقول سعيد بن المسيّب: «فكان يجيء من أمرائه ما ينكره أصحاب محمّد عَمَالَهُ وكان

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح النهج: ج٣، ص٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حجر، أحمد بن علي، الإصابة: ج٦، ص٤٨٢.

<sup>(</sup>٣) البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ج٦، ص١٣٨\_١٣٩.

<sup>(</sup>٤) أنظر: الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٣، ص٣٦٥. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٢، ص١٢٩.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ج٦، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٦) طه حسين، الفتنة الكبرى: ج١، ص٠١٢.

وقد نتج عن تلك السياسة تجمّع ثروات ضخمة عند بعض، ونشوء طبقية ظاهرة في المجتمع، وقد ذكر المسعوديّ بعض الأمثلة على هذه الثروات الضخمة في ذلك الوقت، فقد بلغت ثروة الزبير خمسين ألف دينار، وألف فرس، وألف عبد وأمة، وضياعاً وخططاً في البصرة ومصر والكوفة والإسكندريّة، وكانت غَلَّة طلحة بن عبيد الله من العراق كلّ يوم ألف دينار وقيل: أكثر وبناحية الشراة أكثر ممّا ذكرنا، وكان على مربط عبد الرحمن بن عوف مئة فرس، وله ألف بعير، وعشرة آلاف شاة من الغنم، وبلغ بعد وفاته ربع ثمن ماله أربعة وثهانين ألفاً، وحين مات زيد بن ثابت خلّف من الذهب والفضة ما كان يُكسّر بالفؤوس غير ما خلّف من الأموال والضياع بقيمة مئة ألف دينار، ومات يعلى بن منية وخَلَّف خمسائة ألف دينار، وديوناً على الناس، وعقارات، وغر ذلك من التركة ما قيمته ثلاثهائة ألف دينار.

وأمّا الخليفة عثمان نفسه، فكان له عند خازنه يوم قُتل خمسون ومئة ألف دينار وأمّا الخليفة عثمان نفسه، فكان له عند خازنه يوم قُتل خمسون ومئين وغيرهما وألف ألف درهم [أي مليون درهم] وقيمة ضياعه بوادي القرى وحُنين وغيرهما مئة الف دينار وخلّف خيلاً كثراً وإبلاً.

ثم قال المسعودي \_ بعد ذكر هذه الطائفة \_: «وهذا باب يتسع ذكره ويكثر وصفه فيمَن عَلَّك من الأموال في أيّامه» (٢).

كما كان لموقف عثمان أمام كبار الصحابة الذين عارضوا سياسته كبير الأثر في ازدياد النقمة عليه من المسلمين عامّة.

فقد عارض سياسته في المال والإدارة عبد الله بن مسعود الهذليّ، وكان خازناً لبيت المال، فاعترضه عثمان بقوله: «إنّما أنت خازن لنا فلا تعرض للوليد فيما أخذ من المال، فطرح ابن مسعود المفاتيح، وقال: كنت أظنّ أتي خازن للمسلمين، فأمّا إذ كنت

IN SOFT

العدد الخامس ،السنة الثانية . ١٤٣٥ هـ ، ١٢

<sup>(</sup>١) البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ج٦، ص١٣٤.

<sup>(</sup>٢) المسعودي، علي بن الحسين، مروج الذهب: ج٢، ص٣٣٦\_٣٣٣.

خازناً لكم فلا حاجة لي في ذلك...»(١)، ولمّا قَدِم المدينة، ورآه عثمان ـ وكان يخطب ـ قال: «قَدِمت عليكم دويبة سوء، مَن تمشِ على طعامه يقيء ويسلح»، ثُمّ أمر عثمان بإخراجه من المسجد إخراجاً عنيفاً، حتّى تكسّرت بعض أضلاعه (٢).

وعارضه أبو ذر الغفاريّ، فنفاه إلى الشام، فلم يكُف عن المعارضة، وأخذ ينتقد أساليب معاوية في إنفاق الأموال العامّة، ويُوقظ الناس، ويعمل على تعرية الباطل، وكان الناس يسمعون قوله، فخاف معاوية من دعوة أبي ذر إلى الحقّ، فكتب إلى عثمان يخبره بخطره على الشام، «فكتب عثمان إلى معاوية: أمّا بعدُ، فاحمل جُندباً إلىّ على أغلظ مركب وأوعره، فوجّه معاوية مَن سار به الليل والنهار»(٣).

وانتهى الأمر بأنْ نفاه عثمانُ إلى الربذة، ولبث فيها حتّى مات غريباً سنة ٣٢هـ.

وعارضه عيّار بن ياسر \_ حليف بني مخزوم \_ فشتمه عثمان، وضربه، فأصابه الفتق، وانكسر أحد أضلاعه وغُشى عليه (٤).

ولقد كان المسلمون ينتظرون من عثمان استجابةً لهذه الدعوات التي كانت تنطلق من صميم الواقع المعاش، إلّا أنّهم أُصيبوا بخيبة أمل كبيرة، وهم يَرَون أنّ الإرهاب والتنكيل والتشريد هو جزاء كلّ معارض؛ ممّا أثار سخط المسلمين عامّة.

وفي المقابل، فإن أصحاب الثروات بدأوا باستغلال الأوضاع، وراح كل واحد منهم يجمع الناس من حوله في محاولة لاستلام الخلافة من بعد عثمان، فقد جاء في تاريخ الطبري: «كان عمر بن الخطاب قد حجر على أعلام قريش من المهاجرين الخروج في البلدان إلّا بإذن وأجل... فلمّا ولي عثمان لم يأخذهم بالذي كان يأخذهم به عمر؛ فانساحوا في البلاد، فلمّا رأوها ورأوا الدنيا ورآهم الناس، انقطع مَن لم يكن له طول ولا

<sup>(</sup>١) البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ج٦، ص١٤٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب: ج ٣ ص١١٣٦. البلاذري، أحمد بن يحيى، أنساب الأشراف: ج ٦ ص١٦٦١.

مزيّة في الإسلام، فكان مغموماً في الناس، وصاروا أوزاعاً (۱) إليهم وأمّلوهم، وتقدموا في ذلك، فقالوا: يملكون فنكون قد عرفناهم، وتقدّمنا في التقرّب والانقطاع إليهم. فكان ذلك أوّل وهن دخل على الإسلام، وأوّل فتنة كانت في العامّة ليس إلّا ذلك» (٢).

وقال في موضع آخر: «لم تمض سنة من إمارة عثمان حتى اتخذ رجال من قريش أموالاً في الأمصار؛ وانقطع إليهم الناس، وثبتوا سبع سنين كلّ قوم يحبون أن يلي صاحبهم»(٣).

وحينئذٍ؛ تكون حلقات الثورة قد اكتملت على عثمان من كلّ الجوانب، فقد نتجت من السقيفة طبقة ترى أنّ الحكم لها لا غير، وأخذت هذه الطبقة تتمتع بثروات هائلة؛ بسبب مبدأ عمر في التفضيل، وسياسة عثمان المشار إليها، مضافاً إلى ما كوّنه مبدأ الشورى من طموح في نفوس أفرادها بل في غيرهم أيضاً في الحصول على الحكم، ممّا دفعها للاستفادة من كلّ الظروف للوصول إلى الحكم.

وفي قِبال هذه الطبقة طبقة فقيرة ممنوعة من الامتيازات كافّة، فتكون الظروف والدواعيّ للثورة موجودة عند الجميع، خصوصاً عند ملاحظة ما قام به عثمان من التنكيل بأصحاب الرسول عَيَالًا.

فانفجرت الأُمَّة بأسرها بثورة على خليفة المسلمين، يتقدَّمهم وجوه الصحابة وقرّاء القرآن وخيار التابعين.

قال ابن الأثير \_ في أحداث سنة (٣٤ هـ) \_: «في هذه السنة تكاتب نفر من أصحاب رسول الله على وغيرهم \_ بعضهم إلى بعض \_ أن أقدموا؛ فإنّ الجهاد عندنا، وعَظُمَ الناس على عثمان، ونالوا منه أقبح ما نِيل من أحد، وليس أحد من الصحابة ينهى ولا يذبّ إلّا نفر، منهم: زيد بن ثابت، وأبو أسيد الساعديّ، وكعب بن مالك، وحسّان بن ثابت، فاجتمع الناس، فكلّموا عليّ بن أبي طالب، فدخل على عثمان، فقال له: الناس ورائي،

<sup>(</sup>١) الأوزاع: هم الفرق من الناس. ابن منظور، جمال الدين محمد، لسان العرب: ج٨، ص٩٦٣.

<sup>(</sup>٢) الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٣، ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٤٢٧.

والمُلاحظ أنّ عثمان لم يواجه هذه الحركة الجماهيريّة بالحكمة والعدالة، فبدلاً من أن يستجيب لمطالب الثوّار، ويردع عمّاله وولاته من التصرفات المشينة، قام بردّ الثوّار بعنف، واستهان بهم! فجمع ولاته واستشارهم في الأمر، وسألهم عن الفعل الذي يفعله مع الجماهير المطالبة بعزل عمّاله، فقال له عبد الله بن عامر: «رأيي لك يا أمير المؤمنين ـ أن تأمرهم بجهاد يشغلهم عنك، وأن تجمرهم في المغازي حتى يذلوا لك، فلا يكون همّة أحدهم إلّا نفسه وما هو فيه من دَبَرة دابته وقمل فروه...

فرد عثان عمّاله على أعالهم، وأمرهم بالتضييق على مَن قبلهم، وأمرهم بتجمير (٢) الناس في البعوث، وعزم على تحريم أُعطياتهم؛ ليطيعوه ويحتاجوا إليه (٣).

وقد ازدادت الأمور سوءاً؛ وانتهت الأحداث بثورة أودت بحياة الخليفة بصورة مأساوية.

وقد صوّر أمير المؤمنين على الأحداث بصورة رائعة، فقال: «استأثر فأساء الأثرة، وجزعتم فأسأتم الجزع، ولله حكم واقع في المستأثر والجازع»(٤).

## خلافة على النالخ

وبعد سنين طويلة من وفاة الرسول \_ وما حلّ بالمجتمع الإسلاميّ من تفكّك وطبقيّة وانتشار للفساد \_ اتّجهت الناس بعد وفاة عثمان صوب عليّ الله طالبين منه توليّ الخلافة؛ فتسلّم الإمام زمام الأُمور والمجتمع غارق في الفساد، فكان لا بدّ له من نهضة على الأصعدة كافّة، فقد أصرّ الله على عزل ولاة عثمان الذين عُرفوا بالفساد في

· INTERNAL CURRENCE

لام وظروف المحتم الإملامي ويوم

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، عز الدين على بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٣، ص١٥٠ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) التجمير: ترك الجند في سخر العدو فلا يقتلون، وقد نهي أن يجمّر غزاة المسلمين في ثغور المشركين. الفراهيديّ الخليل بن أحمد، العين: ج٦، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٣، ص٣٧٣\_ ٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٢، ص٢٢٦.

الأرض، رغم المطالبات بإبقائهم بدعوى الصلاح في ذلك، فولّى على البصرة عثمان بن حُنيف، وعلى الشام سهل بن حُنيف، وعلى مصر قيس بن سعد بن عبادة، وعلى الكوفة عمارة بن شهاب<sup>(۱)</sup>، وقيل: إنّه ثبّت على الكوفة أبا موسى الأشعريّ بإشارة من الأشتر<sup>(۲)</sup>، ثُمّ عزله فيما بعد<sup>(۳)</sup>. وهذه هي الأمصار الكبيرة في دولة الخلافة آنذاك.

ومن الواضح أنّ قيساً وعثمانَ وسهلاً كلّهم من الأنصار الذين تعرضوا للإقصاء في تلك الفترة.

فقد أراد الإمام على أن يُعيد الصبغة الإسلاميّة الصحيحة للمجتمع، وأن يُلغي الفوارق التي اصطنعها الحكّام، فإنّ المسلمين سواء في الحقوق والواجبات في الإسلام، فلا فرق بين قرشيّ وغيره، فذاك مبدأ أقرّته الجاهليّة وألغاه الإسلام.

ولذا لخّص سياسته في الحقوق بقوله: «الذليل عندي عزيز حتى آخذ الحقّ له، والقويّ عندي ضعيف حتّى آخذ الحقّ منه» (٤).

كما أنّ الإمام عليه وجّه ضربة قاسية للفئة المتسلّطة آنذاك والتي استأثرت بالأموال، فقرّر إعادة النظر في المسألة، وأمر بإعادة جميع الإقطاعات التي اقتطعها عثمان، وجميع الأموال التي وهبها إلى الطبقة الموالية إلى بيت المال، فقال عليه: «ألا إنّ كلّ قطيعة أقطعها عثمان، وكلّ مال أعطاه من مال الله، فهو مردود في بيت المال، فإنّ الحقّ القديم لا يبطله شيء، ولو وجدته وقد تزوج به النساء، وفُرّق في البلدان، لرددته إلى حاله؛ فإنّ في العدل سعة، ومَن ضاق عنه الحقّ فالجور عليه أضيق» (٥).

كما أعلن أنّه سيوزّع المال بين المسلمين بالتساوي، فقال: «ألا لا يقولنَّ رجال منكم غداً قد غمرتهم الدنيا، فاتخذوا العقار وفجّروا الأنهار، وركبوا الخيول الفارهة، واتخذوا

<sup>(</sup>١) أُنظر:الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٣، ص٤٦٢.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٣، ص٥١٢.

<sup>(</sup>٤) محمّد عبده، شرح نهج البلاغة: ج١، ص٨٩.

<sup>(</sup>٥) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج١، ص٢٦٩.

الخالك ألحال المحم الاحلام

الوصائف الروقة، فصار ذلك عليهم عاراً وشناراً إذا ما منعتهم ما كانوا يخوضون فيه، وأصرتُهم إلى حقوقهم التي يعلمون، فينقمون ذلك، ويستنكرون ويقولون: حرمنا ابن أبي طالب حقوقنا! ألا وأيّما رجل من المهاجرين والأنصار \_ من أصحاب رسول الله عَيْنِ الله عَيْنِ -يرى أنّ الفضل له على مَن سواه لصحبته، فإنّ الفضل النتر غداً عند الله، وثوابه وأجره على الله، وأيّما رجل استجاب لله وللرسول، فصدّق ملّتنا ودخل في ديننا، واستقبل قبلتنا، فقد استوجب حقوق الإسلام وحدوده، فأنتم عباد الله، والمال مال الله، يُقسم بينكم بالسويّة، لا فضل فيه لأحدِ على أحد، وللمتقين عند الله غداً أحسن الجزاء، وأفضل الثواب، لم يجعل الله الدنيا للمتقين أجراً ولا ثواباً، وما عند الله خبر للأبرار، وإذا كان غداً \_ إن شاء الله \_ فاغدوا علينا، فإنّ عندنا مالاً نقسمه فيكم، ولا يتخلفن أحدُّ منكم \_ عربيّ ولا أعجميّ، كان من أهل العطاء أو لم يكن \_ إلّا حضر إذا كان مسلماً حراً، أقول قولي هذا وأستغفر الله لي ولكم... فلمّا كان من الغد، غدا وغدا الناس لقبض المال، قال لعبيد الله بن أبي رافع كاتبه: ابدأ بالمهاجرين فنادِهم، وأعطِ كلَّ رجل \_ ممَّن حضر \_ ثلاثة دنانير، ثُمّ ثنِّ بالأنصار، فافعل معهم مثل ذلك، ومَن يحضر من الناس كلُّهم \_ الأحمر والأسود \_ فاصنع به مثل ذلك. فقال سهل بن حُنيف: يا أمير المؤمنين، هذا غلامي بالأمس، وقد أعتقته اليوم. فقال: نُعطيه كما نُعطيك. فأعطى كلّ واحد منها ثلاثة دنانير، ولم يفضّل أحداً على أحد، وتخلّف عن هذا القسم ـ يومئذٍ ـ طلحة، والزبير، وعبد الله بن عمر، وسعيد بن العاص، ومروان بن الحكم، ورجال من قريش وغرها»(۱).

وطبيعي أنّ هذه السياسة العادلة لم ترق للطبقة المترفة إبّان حكم عثمان، لكنّها أنعشت القلوب الفقيرة التي عانت الأمرّين؛ فبدأت ملامح خلاف جديد، وأخذت الأفكار ثُحاك من وراء الستار، وهكذا أوصلت السياسات غير الحكيمة للخلفاء السابقين المجتمع إلى هوّة سحيقة، وبدأت إفرازاتها تظهر على الساحة بصورة جليّة؛ ولذا نرى أنّ

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٧، ص ٣٧\_٨٠.

الأمير الله عندما استدعى زعماء هذه الطبقة ليحاججهم على خلافهم إيّاه، أجابوه بأنّ سبب ذلك هو سيره على خلاف تقسيم عمر للأموال، وأنّه ساواهم بغيرهم (١).

وهكذا بدأت بوادر معركة يقودها الفريق المتضرّر من عدالة على الله فكان دم عثمان هو الستار الذي خبّأت فيه مطامعها، فحصلت حركة التمرّد في البصرة تحت ذلك الستار، وكانت معركة الجمل التي انتهت بهزيمة المتمردين، وسقوط طلحة والزبير قتيلين مع آلاف القتلي من الطرفين.

وفي الوقت الذي انشغل الإمام الله فيه بتصفية الناكثين، فإنّ الشام لم تستجب لخلافة علي الله ولم تستقبل واليها الجديد، بل إنّ معاوية والي الشام سابقاً \_ أحد زعهاء الطبقة المنتفعة \_ أخذ يعدُّ العُدَّة للقضاء على حكومة الإمام الله وتمكّن من إعداد جيش كبير متلاحم في صفوفه على الباطل، وباتت الشام تُؤوي كلّ متمرّد على حكم الإمام علي الله وكلّ رافض للعدالة الإلهيّة؛ فقد انضمّت إليها العناصر المنتفعة بعهد عثمان، والتي رأت في الحكم الجديد خطراً عليها، فلاحت في الأفق بوادر معركة جديدة، بعد أن فشلت جميع المراسلات بين الفريقين، ولم يعد هناك ما يجمع الكلمة سوى السيف.

وهكذا، فإنّ الحروب الداخلية زادت من تشتيت المجتمع وتفكيكه وتخاذله، بل وميوله إلى الباطل، لدرجة أنّ عليّاً الله كان على أبواب النصر في معركة صفيّن، لكنّ الجهل والتخاذل في جيش الإمام الله أدّى لتمرير خدعة المصاحف التي رفعها معاوية؛ ومن ثَمَّ اضطرّوا الإمام الله إلى القبول بمهزلة التحكيم التي خلّفت وراءها انقساماً كبيراً في جيش الإمام الله أن فيين مُطالب بالعودة إلى القتال، وبين مُطالب بالدِّعة والركون إلى السلم، وبين داع لمواصلة الحرب، ولكن بشرط أن يُعلن الإمام الله توبته على رؤوس الأشهاد، بعد أن حكم الرجال في دين الله وهو كفر على حدِّ زعم هذه الطائفة و لا بد فيه من التوبة فانقسم جيش الإمام الله الم ماله الم ماله المنافئة و لا بد فيه من التوبة فانقسم جيش الإمام الله الماله المنافئة و لا بد فيه من التوبة فانقسم جيش الإمام الله الماله المنافئة و لا بد فيه من التوبة فانقسم جيش الإمام الله الماله المنافئة و لا بد فيه من التوبة في النقسة و المنافئة و لا بد فيه من التوبة و النقسة و المنافئة و لا بد فيه من التوبة و النقسة و المنافئة و المنافئة و لا بد فيه من التوبة و النقسة و المنافئة و لا بد فيه من التوبة و المنافئة و لا بد فيه المنافئة و لا بد فيه المنافئة و لا بد فيه من التوبة و المنافئة و لا بد فيه المنافئة و لا بد في التوبة و المنافئة و لا بد في المنافئة و لا

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطوسي، محمّد بن الحسن، الأمالي: ص٧٢٧. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٧، ص٤١.

وبدأ الانقسام وظهر التقاعس وانفصل التكفيريون عن جيش الإمام الله ، وتجمّعوا في منطقة حروراء ، وخيمت أجواء الحرب من جديد ، بعدما فشلت جميع محاولات الإمام الله في إعادتهم إلى طاعته ، وقتال معاوية تارة أُخرى ... وبذلك انفتحت على الإمام الله جبهة أُخرى ، أسفرت عن حرب ثالثة انتهت بمقتل جميع الخوارج الذين رفضوا العودة إلى طاعة الإمام ، باستثناء تسعة أو عشرة ، كما يذكر المؤرخون .

هكذا هي الثروة، وها هي نتائج ولاة عثمان، ثلاثة حروب في غضون فترة وجيزة، أنهكت قوى الإمام الله وشغلته عن القيام بثورته الإصلاحية الكبرى، وفتت جيشه الذي صار ميّالاً إلى الدِّعة والراحة والسكون، ورافضاً للحرب والقتال إلّا ثُلّة قليلة.. وكان الإمام الله يحاول جمعهم لقتال جيش الشام المتمرّد على حكومة الإمام الله كن دون جدوى.

ولذا؛ نجد الحرقة واللوعة في خطابات الإمام الله المناه المناه المناه فقال ذات مرة: «أُفِ لكم! لقد سئمتُ عتابكم، أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة عوضاً، وبالذل من العز خَلَفاً؟! إذا دعوتكم إلى جهاد عدوكم دارت أعينكم، كأنّكم من الموت في غمرة، ومن الذهول في سكرة...، وما أنتم إلا كإبل ضلّ رعاتها، فلمّا جُمعت من جانب انتشرت من آخر...، وايم الله، إنّي لأظنُّ بكم أن لو محمس الوغى، واستحرّ الموت، قد انفرجتم عن ابن أبي طالب انفراج الرأس..»(۱).

ويبدو أنَّ هذه الخطبة كانت بعد حرب الخوارج \_ وقعة النهروان \_ حيث أراد أن يستنهض بها أصحابه من أهل الكوفة على أهل الشام، لكن دون جدوى، فقد نقل ابن أبي الحديد في شرحه لهذه الخطبة، خبراً جاء فيه: أنّه: «لمّا كره القوم المسير إلى الشام \_ عَقيب واقعة النهروان \_ أقبل بهم أمير المؤمنين المؤلف فأنزلهم النّخيلة، وأمر الناس أن يلزموا معسكرهم، ويوطّنوا على الجهاد أنفسهم، وأن يُقلّوا زيارة النساء وأبنائهم

لاع وظروف المحتم الإسلامي

<sup>(</sup>١) محمّد عبده، شرح نهج البلاغة: ج١، ص٨٢ ـ ٨٣.

حتى يَسير بهم إلى عدوهم، وكان ذلك هو الرأي ـ لو فعلوه ـ لكنّهم لم يفعلوا، وأقبلوا يتسللون ويدخلون الكوفة، فتركوه الله وما معه من الناس إلّا رجال من وجوههم قليل، وبقي المعسكر خاليّاً، فلا مَن دخل الكوفة خرج إليه، ولا مَن أقام معه صَبَر، فليّا رأى ذلك دخل الكوفة ... (۱).

وقال الله في خُطبة أُخرى: «لله أنتم، أمّا دين يجمعكم؟! ولا حميّةٌ تشحذكم؟! أوليس عجباً أنّ معاوية يدعو الجفاة الطغام، فيتبعونه على غير معونة ولا عطاء، وأنا أدعوكم - وأنتم تريكة الإسلام وبقيّة الناس - إلى المعونة وطائفة من العطاء فَتَفرَقون عنيّ، وتختلفون عليّ؟! إنّه لا يخرج إليكم من أمري رضىً فترضونه، ولا سخط فتجتمعون عليه، وإنّ أحبّ ما أنا لاقي إليّ الموت، قد دارستكم الكتاب، وفاتحتكم الحجاج، وعرّفتكم ما أنكرتم، وسوّغتكم ما مججتم - لو كان الأعمى يَلْحَظُ أو النائم يستيقظ - وأقرب بقوم من الجهل بالله قائدهم معاوية، ومؤدبهم ابن النابغة!»(٢).

وفي الوقت الذي يُحاول الإمام الله إعادة تأهيل جيشه والعودة لقتال الشام، وإذا بيد الغدر الأثيمة تطاله وهو في محراب صلاته، ليفوز بحياة أبديّة، وتنتهي مسيرته في الدنيا المثقلة بالأعباء والمحن والبلايا.

وهكذا تتولد لنا صورة ذلك المجتمع الذي مال إلى الاستكانة والدِّعة، ورفض الحرب والقتال، مجتمع لا دِين يجمعهم ولا حمية تشحذهم، خرقٌ باليةٌ متهتكة يتمنى أمير المؤمنين الله الموت على العيش معهم، وهذا ما يُلقي أكبر الضوء على أسباب اتخاذ الإمام الحسن الله موقف الصلح مع طاغية الشام.

# خلافة الحسن بن عليّ اليَّالِ

أراد الإمام الحسن على نفس سياسة أبيه أراد الإمام الحسن على نفس سياسة أبيه في مناجزة حكومة الشام والقضاء على يد الفتنة والتفرقة، وفي أوّل لحظات البيعة نراه

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٢، ص١٩٣.

<sup>(</sup>٢) محمّد عبده، شرح نهج البلاغة: ج٢، ص١٠١.

يشترط على الناس أن يكونوا مطيعين، يسالمون مَن سالم، ويحاربون مَن حارب، لكنّ المجتمع بدأ تخاذله أوّل وهلة، فارتابوا من هذا الشرط وقالوا: «ما هذا لكم بصاحب»(١).

كما أنّه الله وفي خُطوة أراد منها ترغيب النفوس وحثّهم على القتال قام بزيادة المقاتلة مائة مائة مائة (٢).

ولمّا عَلم معاوية ببيعة الناس للحسن الله ورجلاً من حِمْير إلى الكوفة، ورجلاً من القين إلى البصرة، ليكتبا إليه الأخبار، ويفسدا على الحسن الله الأمور، فعرف ذلك الحسن الله فأمر باستخراج الجمْيريّ من عند حجّام بالكوفة فأُخرج، فأمر بضرب عنقه، وكتب إلى البصرة فاستخرج الإمام الله القينيّ من بني سليم، وضُربت عنقه ""، ثمّ كتب الإمام الله إلى معاوية: «أمّا بعد، فإنّك دسست الرجال للاحتيال والاغتيال، وأرصدت العيون، كأنّك تحب اللقاء، لا أشكّ في ذلك، فتوقعه إن شاء الله وبلغني أنّك شمت به ذوو الحجى، وإنّا مثلك في ذلك كما قال الأوّل:

فقل للذي يبغي خلاف الذي مضى تجهّز لأُخرى مثلها فكأنّ قد فإنّا ومَن قد مات منّا لكالذي يروح فيمسي في المبيت ليغتدي «(٤).

وهذا إنذار وتهديد صريح من الإمام الله للعاوية بالحرب، وقطعاً لآماله بالاستيلاء على الكوفة بسلام.

ومن جهته أخذ معاوية بالاستعداد لمعركة جديدة، وكتب لعيّاله بموافاته لغزو العراق، وذكر في بعض كتبه أنّ بعض أشراف الكوفة وقادتهم كتبوا إليه يلتمسون الأمان لأنفسهم وعشائرهم (٥).

وهذا النقل \_ إن صحّ ولم يكن خدعة من معاوية \_ إنّما يُفصح عن أنَّ الخذلان كان من اللحظات الأُولى.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير، عز الدين علي بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٣، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، أبو الفرج علّى بن الحسين، مقاتل الطالبيين: ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ج٢، ص٩ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٥) الأصفهاني، أبو الفرج على بن الحسين، مقاتل الطالبيين: ص٣٨.

وأخذ معاوية بالتحرك، ولمّا بلغ الإمام الحسن الله خبر مسير معاوية، وأنّه قد بلغ جسر منبج، بدأ بتجهيز جيشه، لكنَّ الاستجابة كانت بطيئة ومتثاقلة؛ فقد صعد الإمام الله وأثنى عليه، ثُمّ قال:

«أمّا بعدُ، فإنّ الله كتب الجهاد على خلقه، وسمّاه كُرهاً، ثُمّ قال لأهل الجهاد من المؤمنين: ﴿وَاصْبِرُوٓا ۚ إِنَّ اللهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ﴾، فلستم - أيّها الناس - نائلين ما تحبون إلّا بالصبر على ما تكرهون، إنّه بلغني أنّ معاوية بلغه أنّا كنّا أزمعنا على المسير إليه، فتحرّك لذلك، فاخرجوا - رحمكم الله - إلى معسكركم بالنُّخيلة ... فسكتوا، فها تكلّم منهم أحد، ولا أجابه بحرف »(۱).

وهذا السكوت يكشف عن تخاذل واضح في جيش الإمام الله الله فلم الم أى ذلك عدي بن حاتم، قام وتكلم مع الناس، وحثّهم على نصرة إمامهم، ثُم قام بعده قيس بن سعد بن عبادة الأنصاري، ومعقل بن قيس الرياحي، وزياد بن صعصعة التيمي، فأنّبوا الناس ولاموهم وحرّضوهم، وكلّموا الإمام الحسن الله بمثل كلام عديّ في الإجابة والقبول، فنشط الناس للخروج (٢).

وهكذا تجهَّز جيش الإمام للقتال، لكنّه جيش كَتب على نفسه الهزيمة قبل أن يصل إلى ساحة المعركة؛ فهو يتألف من خليط غير متجانس، قال المفيد: «ثُمّ خفَّ معه أخلاط من الناس، بعضهم شيعة له ولأبيه، وبعضهم محكّمة \_ خوارج \_ يؤثرون قتال معاوية بكلّ حيلةٍ، وبعضهم أصحاب فتن وطمع في الغنائم، وبعضهم شُكَّاك، وبعضهم أصحاب عصبية اتبعوا رؤساء قبائلهم، لا يرجعون إلى دين» (٣).

كما أنّ مجموعة من رؤساء القبائل كتبوا إلى معاوية بالطاعة له في السر، وحثّوه على السير نحوهم، وضمنوا له تسليم الحسن المثيلا، أو الفتك به، وقد بلغ الحسن الثيلا ذلك(٤).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٣٩.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: المصد السابق: ص ٣٩\_ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) المفيد، محمّد بن محمّد بن النعمان، الإرشاد: ج٢، ص١٠.

<sup>(</sup>٤) أنظر: المصدر السابق: ص١٢.

ومما زاد الأُمور سوءاً أنّ قائد جيش الإمام الحسن العلام عبيد الله بن عباس ـ قد تسلّل تحت جُنح الظلام إلى جيش معاوية، بعد أن وصلته رسالة من معاوية يقول فيها: «إنّ الحسن قد راسلني في الصلح، وهو مسلّم الأمر إليّ، فإن دخلت في طاعتي الآن كنت متبوعاً، وإلّا دخلت وأنت تابع. ولك ـ إن أجبتني الآن ـ أن أُعطيك ألف ألف درهم، أُعَجِّل لك في هذا الوقت نصفها، وإذا دخلت الكوفة النصف الآخر، فانسلّ عبيد الله إليه ليلاً، فدخل عسكر معاوية، فوفي له بها وعده، وأصبح الناس ينتظرون عبيد الله أن يخرج فيصلي بهم، فلم يخرج حتى أصبحوا، فطلبوه فلم يجدوه، فصلي بهم قيس بن سعد بن عبادة»(۱).

وإذا ضممنا إلى ذلك ما قام به معاوية من شراء الضائر بالأموال والدسائس، كما هو الحال بالنسبة إلى عمرو بن حريث، والأشعث بن قيس، وحجّار بن أبجر، وشبث بن ربعي وغيرهم (٢)، وقيامه ببثّ الشائعات، والتي منها أنّ قيس بن سعد وهو قائد مسكن بعد فرار ابن عباس ـ قد صالح معاوية وصار معه، كما وجّه إلى عسكر قيس في مسكن مَن يتحدّث أنَّ الحسن الله قد صالح معاوية وأجابه (٣)، ونشر في المدائن إشاعة خبيثة، وهي أنّ قيس بن سعد قد قُتل فانفروا. فنفروا إلى سرادق الحسن الله فنهبوا متاعه حتى نازعوه بساطاً كان تحته (١٤).

إذا ضممنا كلّ هذه الأُمور وغيرها من الأحداث ـ التي لا يسع المجال لذكرها وعرفنا أنّ معاوية هو الذي طلب الصلح، وأنفذ إلى الحسن الله كُتُب أصحابه الذين ضمنوا فيها الفتك بالحسن الله أو تسلميه إلى معاوية، يتضح جليّاً سبب رُكون الإمام الله إلى الصلح الذي اقترحه معاوية؛ فإنّ المجتمع أمسى عاجزاً عن النهوض بتبعات القتال، وانتزاع النصر، وإنّ الحرب ستُكلّف الإمام الله استئصاله،

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج١٦، ص٤٢.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الصدوق، محمّد بن على، علل الشرائع: ج١، ص٢٢٠\_٢٢١.

<sup>(</sup>٣) أنظر: اليعقوبي، أحمد بن أبي يعقوب، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص١٢٢.

واستئصال المخلصين من أتباعه، وسوف يتمتع معاوية بنصرٍ حاسم يؤهله للقضاء على شجرة الإسلام.

لقد كان الصلح هو الطريق الوحيد الذي يمكن للإمام الحسن سلوكه باعتباره قائداً رسالياً إصلاحياً، فهو بين أُمور ثلاثة: الحرب، أو تسليم السلطة إلى معاوية وترك الأمر، أو الدخول في صلح يوجّه الأحداث من خلاله لصالحه وصالح أهدافه.

فها كان للحسن الله أن يتخذ الموقف الأوّل؛ لأنّه لو حارب معاوية في تلك الظروف المأساوية وبقواه العسكرية المفككة المتخاذلة، فإنّ النتيجة واضحة، وهي أن يُقتل مع شيعته المخلصة ـ بمَن فيهم أخوه الحسين الله ـ ومن دون الحصول على أيّ نصر، ولو على المدى البعيد؛ فإنّ لمعاوية إمكانيّة تبرير ذلك، والمحافظة على مكانته من دون أن تؤثر عليه حتى حربه مع عليّ بن أبي طالب الله فإنّ ذلك لم يكن إلّا مطالبة بدم عثمان عمل حدّ زعمه ـ كما أنّه كان من صحابة النبيّ يَهِيه وموضع ثقة الخليفتين عمر وعثمان، وها هو اليوم يريد الصلح بين الطائفتين، ويحاول دفع الفتنة، ويؤكد حُسنَ نيته أمام الملأ، فقد أمضى للحسن الله على بياض في أن يشترط قبال الصلح ما يشاء، ولمعاوية طرائقه الخاصة وأساليبه المعيّنة في إقناع ذلك المجتمع الخانع بمبرّراته.

وحينئذ؛ فلو أنَّ الحسن الله رفض الصلح وقاتل، لقُتل مع أصحابه، وضاع دمهم هدراً، من دون تحقيق الهدف المنشود، ومن دون أن ينكشف الواقع، ويصحو الضمير. وأمّا اختيار الشّق الثالث \_ وهو التخلّي والتنحّي من دون إبرام صلح \_ فلا يتناسب مع المنصب الرسالي الذي يتولاه الإمام الله ، ولا يعود للمسلمين بأيّ صلاح، ويمكّن معاوية من الاستيلاء على أمور المسلمين دون قيود أو شروط.

إذن؛ لم يبقَ للحسن الله غير خيار الصلح، فوافق عليه، وأملى شروطه على معاوية التي منها: أن لا يَعهد معاوية لأحد من بعده، وأن يكون الأمر للحسن الله، فإن حدث به حدث فلأخيه الحسين الله وأن يترك سبّ أمير المؤمنين الله، والقنوت عليه في الصلاة، وأن لا يذكره الله إلا بخير، وأنّ الناس آمنون حيث كانوا في أرض الله،

وغير ذلك(١) تما يترتب على تطبيقها مصالح إسلامية كبيرة.

فقد أراد الإمام من خلال هذا الصلح أنْ يطّلع الناس على الحقيقة بأنفسهم، ولكي يروا ثهار تقاعسهم عن القتال؛ فغرضه الأساس هو إعداد مجتمع يمكنه النهوض تجاه الظلم والانحراف، ولا شكّ في أنّ ردّة فعل كبيرة سوف تحصل عندما تَطَّلِع الناس على حقيقة سياسة معاوية، ويرون الأماني التي كان يمنيهم بها معاوية تذهب أدراج الرياح، وكيف أنّ معاوية لا يفي بشروطه ولا بعهوده.

ولقد كانت أُولى الصدمات، حين دخل معاوية الكوفة بعدما اتسقت له الأُمور، فقد قام خطيباً في الناس، وقال: «إنّي \_ والله \_ ما قاتلتكم لتصلّوا، ولا لتصوموا، ولا لتحجّوا، ولا لتزكّوا، إنّكم لتفعلون ذلك، ولكنّي قاتلتكم لأتأمّر عليكم، وقد أعطاني الله ذلك، وأنتم له كارهون، ألا وإنّي منيّتُ الحسن، وأعطيته أشياء، وجميعها تحت قدمي، لا أفي بشيء منها له»(٢).

ثُمّ قام بعد ذلك بعدة إجراءات صدمت العراقيين في ذلك العصر، فقد أنقص من أعطياتهم ليزيد في أُعطيات أهل الشام، وحملهم على أن يحاربوا الخوارج، فلم يُتح لهم أن يخلدوا إلى الراحة ويتمتعوا بالسلم الذي كانوا يحنّون إليه، كما طبّق منهاجه من الإرهاب والتجويع والمطاردة، والذي سيأتي الكلام عنه فيما بعد.

وقد بدأت ثهار الصلح تتجلّى، وأخذت الرجال تعرف حقيقة ما حدث بصنع أياديها «وقد جعل أهل العراق يذكرون حياتهم أيّام عليّ، فيحزنون عليها، ويندمون على ما كان من تفريطهم في جنب خليفتهم، ويندمون كذلك على ما كان من الصلح بينهم وبين أهل الشام، وجعلوا كلّها لقي بعضهم بعضاً تلاوموا فيها كان وأجالوا الرأي فيها يمكن أن يكون، ولم تكد تمضي أعوام قليلة حتى جعلت وفودهم تفد إلى المدينة للقاء الحسن الملكان والقول له، والاستهاع منه» (٣).



ملاح وظروف المجتم الإملامي

<sup>(</sup>١) أُنظر: شرف الدين، صلح الحسن: ص٢٥٩\_٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) المفيد، محمّد بن محمّد، الإرشاد: ج٢، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) طه حسين، الفتنة الكبرى (على وبنوه): ص١٨٨.

بل إنّ بعضهم طلب منه الثورة، لكنّ الإمام الله كان يُحيل الأمر إلى المستقبل، ويبيِّن أنَّ هذه الفترة هي فترة إعداد وانتظار، لا تخاذل وانسحاب، فقد قال لحجر: «إنِّي رأيتُ هوى أعظم الناس في الصلح، وكرهوا الحرب، فلم أحبّ أن أحملهم على ما يكرهون، فصالحتُ بُقياً على شيعتنا خاصة من القتل، فرأيتُ دفع هذه الحروب إلى يوم ما، فإنَّ الله كلّ يوم هو في شأن»(١).

فالإمام الله كان يُهيئ الأُمّة الإسلاميّة للانقضاض على الحكم الأُمويّ، والإطاحة به، عن طريق إطلاعهم على حقيقة الحكم الأُمويّ البعيد عن المنهج الإسلاميّ الأصيل، فأراهم - بأُمّ أعينهم - سياسة التجويع والإرهاب والقتل التي يتبعها أولئك الساسة، وكان الإمام الحسن الله نفسه أحد ضحايا ذلك اللؤم الأُمويّ بعد أن دسّت له زوجته - جُعدة بنت الأشعث - سُماً قاتلاً بإغراء من معاوية بالمال تبعا لسياسة الغدر التي انتهجها (٢).

#### حكومة معاوية

لا شكّ في أنّ بقاء مبادئ الإمام على الداعية إلى العدالة والإصلاح وعدم التفريق بين لون وآخر من البشر ستُشكّل تحدياً مستمراً لمعاوية وبطانته، وستؤدي إلى زواله وزوال حكمه؛ لذا فإنّ معاوية عمل على محاربتها، وحاول أن يُطبّع الناس على الطابع الذي يؤمّن له سيطرته على البلاد، من دون رقابة ولا احتجاج، فانتهج سياسة سلب الحريّة من الإنسان المسلم، وتحويله عن أهدافه التي يصبو إليها، فكان القتل والتجويع نصيب كلّ من لا يتفق معه في الهوى السياسيّ، فها هو سفيان بن عوف الغامدي يقول: «دعاني معاوية، فقال: إنّي باعثُك في جيش كثيف، ذي أداة وجلادة، فالزم لي جانب الفرات حتى تمرّ بهيت فتقطعها، فإنّ وجدت بها جنداً فأغِرْ عليهم، وإلّا، فامض حتى تُغِيرَ على الأنبار، فإن لم تجد بها جنداً، فامض حتى تُؤغِل في المدائن، ثُمَّ أقبل فامض حتى تُغِيرَ على الأنبار، فإن لم تجد بها جنداً، فامض حتى تُؤغِل في المدائن، ثُمَّ أقبل

<sup>(</sup>١) الدينوري، أحمد بن داود، الأخبار الطوال: ص٠٢٢.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الأصفهاني، أبو الفرج، مقاتل الطالبيين: ص٣١.

إليّ، واتقِ أن تَقرَبَ الكوفة. واعلم أنّك إن أغرت على أهل الأنبار وأهل المدائن فكأنّك أغرت على الكوفة؛ إنَّ هذه الغارات \_ يا سفيان \_ على أهل العراق تُرعِب قلوبهم، وتُفرِح كلّ مَن له فينا هوى منهم، وتدعو إلينا كلّ مَن خاف الدوائر، فاقتل مَن لقيته ممّن ليس هو على مثل رأيك، وأخرب كلّ ما مررت به من القرى، وأحرب الأموال، فإنّ حرب الأموال شبيه بالقتل وهو أوجع للقلب!!»(١).

كما دعا بالضحاك بن قيس الفهريّ، وأمره بالتوجّه ناحية الكوفة، وقال له: «سرحتى تمرّ بناحية الكوفة، وترتفع عنها ما استطعت، فمَن وجدته من الأعراب في طاعة عليّ الله فأغِرْ عليه... فأقبَل الضحاك، فنهب الأموال، وقتل مَن لقي من الأعراب، حتى مرّ بالثعلبيّة فأغار على الحاج، فأخذ أمتعتهم، ثُمّ أقبل فلقي عمرو بن عُميس بن مسعود الهذلي \_ وهو ابن أخي عبد الله بن مسعود (صاحب رسول الله) \_ فقتله في طريق الحاج عند القطقطانة، وقتل معه ناساً من الصحابة»(٢).

هذه هي السياسة التي سار عليها معاوية بعد مسألة التحكيم؛ القتل والتشريد والترويع، وقد استمر على هذه السياسة فيها بعدُ أيضاً، فقد كتب نسخة واحدة إلى عمّاله بعد عام الجهاعة \_ أي عام الصلح \_: «أن برئت الذمّة ممّن روى شيئاً من فضل أبي تراب وأهل بيته. فقامت الخطباء في كلّ كورة، وعلى كلّ منبر يلعنون علياً، ويبرؤون منه، ويقعون فيه وفي أهل بيته، وكان أشدّ الناس بلاءً \_ حينئذٍ \_ أهل الكوفة، لكثرة من بها من شيعة علي الله المتعمل عليهم زياد بن سميّة، وضمَّ إليه البصرة، فكان يتتبع الشيعة وهو بهم عارف؛ لأنّه كان منهم أيّام علي الله معين فقتلهم تحت كلِّ حجر ومدر وأخافهم، وقطع الأيدي والأرجل، وسَمل العيون، وصلبهم على جذوع النخل، وطردهم وشرّدهم عن العراق، فلم يبقَ بها معروف منهم» (٣).

كما أنّه اتّبع سياسة التجويع وقطع أرزاق الناس وعانى من ذلك المسلمون

ملاح وظروف المحتم الإسلامي

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٢، ص٨٥ ـ ٨٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج٢، ص١١٧.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٤٤.

الأمرين \_ طبعاً باستثناء أنصاره من أهل الشام \_ ونكتفي هنا بذكر كتاب واحد من معاوية إلى عمّاله في جميع البلدان، قال فيه: «أنظُروا مَن قامت عليه البيّنة أنّه يَحُب علياً وأهل بيته، فامحوه من الديوان، وأسقطوا عطاءه ورزقه. وشفع ذلك بنسخة أُخرى: مَن امّهمتموه بموالاة هؤلاء القوم فنكّلوا به، واهدموا داره. فلم يكن البلاء أشدّ ولا أكثر منه بالعراق، ولا سيّما الكوفة، حتى أنّ الرجل من شبعة عليّ الله ليأتيه مَن يثق به، فيدخل بيته، فيلقي إليه سرّه، ويخاف من خادمه ومملوكه، ولا يحدّثه حتى يأخذ عليه الأيهان الغليظة ليكتُمنَّ عليه» (۱).

والعمل الآخر الذي قام به معاوية، هو إثارته العصبيّة العنصريّة عند المسلمين العرب عموماً على غيرهم، فكان يقول عن أهل مصر: «إنّي وجدت أهل مصر على ثلاثة أصناف: فثلث ناس، وثلث أشبه الناس بالناس، وثلث لا ناس. فقال معاوية بن حديج لمعاوية بن أبي سفيان: فسِّر لنا يا أمير المؤمنين هذا. قال: أمّا الثلث الذين هم الناس فالعرب، والثلث الذين يشبهون الناس الموالى...»(٢).

فلقد كان النظر إلى الموالي نَظَرَ سخرية واستهزاء وامتهان، بعيداً عمّا أراده الله الذي فضّل الناس بالتقوى والعمل الصالح. وقد دارت مشاجرة ذات مرّة بين عربيّ ومولى بين يدي عبد الله بن عامر، فقال المولى للعربيّ: «لا كَثّر الله فينا مثلك. فقال له العربي: بل كَثّر الله فينا مثلك. فقيل له: أيدعو عليك وتَدعو له؟! قال: نعم، يكسَحون طُرَقنا، ويَحُوكون ثِيابنا» (٣).

ومن أخطر السياسات التي قام بها معاوية في سبيل تثبيت حكمه وسلطانه والإطاحة بخصومه، هي قيامه بوضع الأحاديث، واختراع الفِرَق العَقَدية، ونشر القصّاصين الـذي قاموا يروون فضائل الخلفاء ومعاوية، وذم أمير المؤمنين الله والعترة الطاهرة المله أبو جعفر الإسكافيّ على ما نقله ابن أبي الحديد في شرح



<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج١١، ص٤٥.

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني، أبو الفرج، الأغاني: ج٣، ص٢٨.

<sup>(</sup>٣) الأندلسي، ابن عبد ربّه، العقد الفريد: ج١، ص١٥.

النهج .: «إنّ معاوية وضع قوماً من الصحابة، وقوماً من التابعين، على رواية أخبار قبيحة في على على خلاً يُرغب في قبيحة في على على ذلك جُعلاً يُرغب في مثله، فاختلقوا ما أرضاه، منهم: أبو هريرة، وعمرو بن العاص، والمغيرة بن شعبة. ومن التابعين: عروة بن الزبير ... (۱).

فقد استغل معاوية هؤلاء الأشخاص في سبيل بثّ أحاديث منسوبة إلى النبيّ كذباً وزوراً؛ لتوجد في النفوس رادعاً دينيّاً يمنع الجماهير من القيام ضدّه، فكان قسم من الأحاديث في الانتقاص من عليّ الله وأهل بيته الله الله إذ أقبل العباس وعليّ، بن الزبير، قال: «حدّثتني عائشة، قالت: كنت عند رسول الله إذ أقبل العباس وعليّ، فقال: يا عائشة، إنّ هذين يموتان على غير ملتي. أو قال: ديني!»

وحديثه الآخر المنقول عن عائشة أيضاً أنّها قالت: «كنت عند النبيّ إذ أقبل العباس وعليّ، فقال: يا عائشة، إن سَرَّك أن تنظري إلى رجلين من أهل النار، فانظري إلى هذين قد طلعا. فنظرتُ، فإذا العباس وعلىّ بن أبي طالب!».

وما رواه عمرو بن العاص من أنّه سمع رسول الله يقول: «إنّ آل أبي طالب ليسوا في بأولياء، إنّا وليّ الله وصالح المؤمنين»! (٢).

وغير ذلك من الروايات الموضوعة من قبل هؤلاء الوضاعين، والتي لا شكَّ ولاريب في بطلانها وكذبها.

وفي مقابل ذلك وضع مجموعة من الروايات في تمجيد بني أُميّة، وذكر فضائلهم، فقد كتب إلى عهّاله: «أَنْ أُنظُروا مَن قبلكم من شيعة عثمان ومحبيه وأهل ولايته والذين يروون فضائله ومناقبه، فأدنوا مجالسهم وقرِّبوهم وأكرموهم، واكتبوا لي بكلِّ ما يروي كلّ رجل منهم، واسمه واسم أبيه وعشيرته.

ففعلوا ذلك، حتى أكثروا في فضائل عثمان ومناقبه؛ لما كان يبعثه إليهم معاوية من الصلات والكساء والحباء والقطائع، ويفيضه في العرب منهم والموالي، فكثر ذلك في كلِّ

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٤، ص٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٦٤.

مِصر، وتنافسوا في المنازل والدنيا، فليس يجيء أحد مردود من الناس عاملاً من عيّال معاوية، فيروي في عثمان فضيلة أو منقبة إلّا كتب اسمه وقرّبه وشفّعه، فلبثوا بذلك حيناً، ثُمّ كتب إلى عيّاله أنَّ الحديث في عثمان قد كثر وفَشا في كلِّ مِصر، وفي كلِّ وجه وناحية، فإذا جاءكم كتابي هذا، فادعوا الناس إلى الرواية في فضائل الصحابة والخلفاء الأوّلين، ولا تتركوا خبراً يرويه أحدٌ من المسلمين في أبي تراب إلّا وتأتوني بمناقض له في الصحابة، فإنّ هذا أحبّ إليّ، وأقرّ لعيني، وأدحض لحجة أبي تراب وشيعته، وأشدّ عليهم من مناقب عثمان وفضله.

فقُرِئت كتبه على الناس، فرويت أخبار كثيرة في مناقب الصحابة مفتعلة لا حقيقة لها، وجد الناس في رواية ما يجري هذا المجرى، حتى أشادوا بذكر ذلك على المنابر، وأُلقي إلى معلمي الكتاتيب، فعلموا صبيانهم وغلمانهم من ذلك الكثير الواسع، حتى رووه وتعلموه كما يتعلمون القرآن، وحتى علموه بناتهم ونساءهم وخدمهم وحشمهم، فلشوا بذلك ما شاء الله»(١).

ووضعوا قسماً آخر من الأحاديث يُحذّر المسلمين من القيام بأيِّ ثورة، ومن هذه الأحاديث أنّ الرسول عَلَيْهُ، قال: «إنّكم سترون بعدي أثرة، وأُموراً تنكرونها. قالوا: فها تأمرنا يا رسول الله؟ قال: أدّوا إليهم حقهم وسلوا الله حقكم»(٢). و«إنّه ستكون هنات وهنات، فمَن أراد أن يُفرّق أمر هذه الأُمّة وهي جميع، فاضر بوه بالسيف كائناً مَن كان»(٣).

ومضافاً إلى ذلك، فقد اخترع الأُمويون فِرَقاً دينيّة سياسيّة تُقدّم تفسيرات للدين تخدم السلّطة، ومن ذلك اختراعهم فِرقة المُرجئة التي تفسّر الإيهان بالاعتقاد القلبي فقط، ويرون أنّه لا تضرُّ مع الإيهان معصية، كها لا تنفع مع الكفر طاعة، وهذه العقيدة تدعو إلى انتشار الفساد في المجتمع من جهة، وإلى إضفاء شرعيّة على انحراف الخليفة وعمله بكلّ أنواع الموبقات من جهة أُخرى.

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج١١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ، محمّد بن إسماعيل، صحيح البخاري: ج٨، ص٨٧.

<sup>(</sup>٣) النيسابوريّ، مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم: ج٦، ص٢٢.

وشبيه بتلك الفِرقة من حيث النتائج، هي الفِرقة الجبريّة التي ترى أنّ الإنسان مجبور على عمله، ولا دخل لإرادته في ذلك.

قال أبو عبد الله المعتزليّ (شيخ ابن أبي الحديد)، بأنّ: «أوّل مَن قال بالإرجاء المحض معاوية وعمرو بن العاص، كانا يزعمان أنّه لا يضرُّ مع الإيمان معصية»(١).

وذكر القاضي عبد الجبار بأنّ معاوية أوّل مَن قال بالجبر وأظهره؛ «ليجعله عذراً في ما يأتيه ويوهم أنّه مُصيب فيه، وأنّ الله جعله إماماً وولّاه الأمر، وفشا ذلك في ملوك بنى أُميّة»(٢).

وقال النشّار: «كان معاوية يُعلن الجبر بالشام»(٣).

فمعاوية وسائر حكام بني أُميّة: «كانوا يَكرهون القول بحريّة الإرادة لا دينيّاً فقط، ولكن سياسيّاً كذلك؛ لأنّ الجبر يخدم سياستهم، فالنتيجة للجبر أنّ الله الذي يُسيّر الأُمور قد فرض على الناس بني أُميّة كها فرض كلّ شيء، ودولتهم بقضاء الله وقدره؛ فيجب الخضوع للقضاء والقدر»(٤).

#### الثورة ختام لا بدّ منه

يمكن القول: إنّ الظروف العصيبة التي مُني بها المجتمع الإسلاميّ من سياسة البطش والتجويع والإرهاب والتمزّق القبليّ والعنصريّ أنتجت فريقين أساسيين من الناس، الأوّل: هو ذلك الفريق المضلّل بالغطاء الدينيّ، أو الذي اتّخذ من الغطاء الدينيّ شعاراً يستتر تحت ظلّه، فرغم الذّل والهوان الحاصل نتيجة القمع والاضطهاد، ورغم الانحراف الواضح عن قِيم الإسلام ومبادئه، إلّا أنّ وخز الضمير والشعور بالإثم وإن كان موجوداً، لكنّه كُبح بلسان الدين المتمثل بضرورة الرضا والانصياع



ع وظروف المحتم الإسلامي الله المؤلفة المحتمة الإسلامي

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٦، ص٣٢٥.

<sup>(</sup>٢) القاضي، عبد الجبار، المغنى في أبواب التوحيد: ج٨، ص٣.

<sup>(</sup>٣) النشار، نشأة الفكر الفلسفي في الإسلام: ج١، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٤) أحمد أمين، ضحى الإسلام: ج٣، ص٨١.

والانقياد للحكم، عن طريق عقيدة الجبر والإرجاء وحُرمة الخروج على الحاكم الجائر، فالسكوت \_ إذن \_ يُمثّل امتثالاً للشريعة الإسلاميّة! فلا أمل من هذا الفريق بالتحرك، أو القيام بثورة ما دام السكوت يُمثّل الرضا الإلهيّ عنده.

وأمّا الفريق الآخر الذي لم تنطلِ عليه حِيل الأُمويين، ولم يؤمن بعقائدهم المين المصطنعة، فلم يكن وضعه بأفضل من سابقه؛ فكانت الإزدواجيّة هي المظهر الميين لشخصيّته، فمن جهة هو يَعرف الانحراف الذي حاق بالأُمّة. ومن جهة أخرى، فإنّ سياسة التجويع والترهيب والنزعة القبلية المقتضية لطاعة أسياده وأوليائه من دون تردّد، تمنعه من النطق بكلمة الحق، وحوّلته إلى إنسان خاضع ذليل طامع، ولو بشيء يسير من دنيا معاوية.

وقد صوّر الفرزدق هذا اللون من الناس للإمام الحسين الله عن القوم، فأجاب: «قلوبهم معك، وسيوفهم عليك»(١).

فالمجتمع - إذن - تحوّل إلى مجتمع خانع يرضى بالذّل والهوان والخضوع، وتحوّل فيه الإنسان إلى فرد يعيش نطاقه القبليّ الضيّق، بعيداً عن كلّ مبادئ وقِيَم السهاء، لا يملك فكراً ولا عقيدة ولا إرادة، لقد تحوّل من إنسان عَقَدي يحمل روح الثورة على الاستبداد والتسلّط، إلى إنسان تستبد به النزوات والمنافع، وتجعله تارة هنا وتارة هناك، لقد تحوّل من إنسان يحارب الظلم والفساد - أيّاً كان مصدره - إلى إنسان يكاد أن يكون ظالماً، ما لم يكن بالقهر مظلوماً.

هكذا تحوّل الإنسان المسلم إلى سلعة رخيصة يبتاعها الأُمويون في الأسواق، وهكذا أصبحت الضمائر رخيصة تتلاعب بها الأهواء.

وفي أمثال هكذا حكّام وهكذا مجتمع، نجد أهل البيت الملك يمثّلون صوت الحق، يمثّلون النداء المحمّديّ الأصيل: «مَن رأى سلطاناً جائراً، مستحلاً لحُرم الله، ناكثاً لعهد الله، مخالفاً لسنّة رسول الله، يَعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيّر عليه بفعلِ

<sup>(</sup>١) الدينوري، أحمد بن داود، الأخبار الطوال: ص٥٤٠. وأُنظر: المفيد، محمّد بن محمّد، الإرشاد: ج٢، ص٦٧.

فراحوا يعدّون المجتمع، ويهيّئون الأرضيّة، ويدافعون عن الإسلام بكلّ ما أُوتوا من قوة، ابتداءً من أمير المؤمنين الله الذي ناجز القاسطين والناكثين والمارقين، ثُمّ قضي نَحبه على يدي أشقى الأولين والآخرين، فَخَلفه في الصراع ابنه الحسن اللهِ، الذي حالت ظروفه دون الخروج من المعركة شهيداً مضمخاً بدمه، لكنَّه بقى في قِمَّة المعارضين والمنادين بتطبيق العدالة الإسلاميَّة، حتى خرج من هذه الدنيا بمكر خبيث من طاغية الشام، الذي اشترى تلك المرأة بأمواله العفنة؛ لتَدُسّ إلى كبده الشريف سُمًّا قاتلاً؛ فخرج من الدنيا وهو لم يألُ جهداً في إعداد المجتمع، وتهيئة الساحة الإسلاميّة لثورة عظيمة تهدّ عروش الظالمين، فلقد كان صلحه المبارك البذرة الأُولى في طريق ثورة الحسين الله إذ كان عدوه بمستوى من الدهاء والمكر، وكان جيشه مفككاً إلى أبعد الحدود، خصوصاً أنّ جيشه أصبح الصباح عليه وهو بلا قائد، فكان لا بدُّ من الصلح الذي يُعطى للإمام اللهِ فرصة تهيئة العقول، والذي يسمح للذهنيّة السطحيّة أن تصطدم بالواقع السخيف لبني أُميّة اللئام؛ ولذا وجدنا الحسين الله قد سار على النهج نفسه، فلم يخرج للثورة في أيّام معاوية، وكان يدعو أصحابه إلى السكوت؛ فقد كتب إليه أهل العراق يسألونه أن يجيبهم إلى الثورة، وذلك بعد وفاة الإمام الحسن اليها، فكتب اليهم: «أمّا أخي، فأرجو أن يكون الله قد وفَّقه وسدّده فيها يأتي، وأمّا أنا فليس رأيي اليوم ذلك، فالصقوا رحمكم الله بالأرض، واكمنوا في البيوت، واحترسوا من الظنّة ما دام معاوية حيّاً، فإن يحدث الله به حدثاً وأنا حيّ ـ كتبت إليكم برأيي، والسلام $(^{(1)})$ .

وما كان هذا السكوت إلّا استمراراً لسياسة كشف الواقع الأُمويّ، وتهيئة الأُمّة؛ لأنَّ الظروف هي الظروف، وأنّ ردود الفعل السريعة من بعضٍ لا تؤهل للقيام بالثورة، وأنّ العدو الماكر الذي يُضفى على نفسه صبغة إسلاميّة ما زال موجوداً. كما

أملاح وظروف المجمع الإملامي

<sup>(</sup>١) الطبري، محمّد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) الدينوري، أحمد بن داود، الأخبار الطوال: ص٢٢٢.

أنّ الصلح ألقى بظلاله على المرحلة، وأنّ أيّ تحرك \_ حينئذٍ \_ سوف يؤدي إلى نتائج سلبيّه تعود بمضارّها على الإسلام، فمُبررات النهضة في ذاتها كانت موجودة، لكنّ الظرف لم يكن صالحاً للقيام مها.

#### فجاءت عاشوراء

لقد عاصر الحسين الله جميع تلك الظروف، وها هو اليوم يرى كيف يُراد للإسلام الاندراس والضياع، ويَرى كيف آلت الخلافة إلى يزيد الخليع الماجن، ولا يَرى ما يمنعه من القيام بنهضته الإصلاحيّة الكبرى، فإنَّ الوقت حان لتؤتي فيه الشجرة أُكُلها، وإنَّ الوقت حان ليسقي تلك الشجرة بدمائه الطاهرة؛ وكان لا بدّ من موقف واضح وصريح أمام هذا التجبّر الأُمويّ، فكانت شرارة الثورة برفض الحسين بيعة هذا الرجل، خدن الفهود والقردة، بقوله: «يزيد رجل فاسق، شارب الخمر، قاتل النفس المحرّمة، معلن بالفسق، ومثلي لا يبايع مثله»(۱)، ومضى قُدُماً في موقفه هذا، يُقارع قوى الشرّ والنفاق، ويقف أمام هذا الذلّ والخنوع، ويوقظ الضمير الإنساني

<sup>(</sup>١) ابن طاووس، علي بن موسى، اللهوف على قتلى الطفوف: ص١٧. ابن أعثم الكوفي، أحمد، الفتوح: ج٥، ص١٤.

ويقول: «وعلى الإسلام السلام؛ إذ قد بُليت الأُمّة براع مثل يزيد...»(١)، وحينها أراد الخروج كتب وصيّة لأخيه ابن الحنفية أوضح فيها هدفه من الخروج، فكتب: «أنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً، ولا مفسداً ولا ظالماً، وإنّها خرجت لطلب الإصلاح في أُمّة جدّى على المعروف وأنهى عن المنكر...»(١).

واستمرت صرخات الحسين الله المدوّية؛ لاستنهاض المجتمع الإسلامي للقيام بوظيفته أمام دينه وعقيدته، حتى إذا ما رأى أنَّ ذلك الإصلاح لا يتحقق إلّا بدمائه الطاهرة، راح يُعلن صرخته المدوّية: «لا أرى الموت إلّا سعادة، والحياة مع الظالمين إلّا برما» (٣)، في قيمة الحياة أمام هذا الذلّ والخنوع؟! وما قيمة الحياة أمام هذا التجبرُّ الأُمويّ؟!

وهكذا استمرّ مسير الحسين الله واستمرّت صيحاته المدوّية الرافضة للظلم والاستبداد، حتى كان يوم عاشوراء، ذلك اليوم الذي سطّر فيه الحسين الله وأصحابه أروع القيرَم والمُثُل الإنسانيّة، حيث قدّموا أرواحهم قرابين لتنعم الأُمّة بعدهم بأريج الحريّة؛ فكانت تلك الملحمة البطوليّة، ملحمة الدم والفداء والتضحية، وكان ماكان... رؤوس مقطّعة، ونُحور مخضّبة بالدماء، أجساد مطرّحة على الأرض، نساء مسبيّة، دماء نازلة من الساء، لتؤذن ببداية عهد جديد، ولتوقِظ الضمير، وتُعيد الصحوة إلى النفوس، فقد انكسر حزام الخوف، وعادت الثقة بالنفس؛ لتنطلق من بعد ذلك الثورات الإسلاميّة على الغيّ والفساد، معلنة انتصار الثورة الحسينيّة، وبزوغ شمس الحريّة من جديد، وعودة شجرة الإسلام غَضَّة طريّة، فالإسلام محمّديّ الوجود حسينيّ البقاء.

<sup>(</sup>١) ابن أعثم الكوفي،أحمد، الفتوح: ج٥، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمّد باقر المجلسي، بحار الأنوار: ج٤٤، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) ابن طاووس، على بن موسى، اللهوف على قتلي الطفوف: ص٤٨.

# مُنْظِلُقالَتُكُ النَّهُ صِلْمِي الْمِسْتِينِينِي الْمُعَالِقِياً الْمُعَالِقِيَّا الْمُعَالِقِيَّا

# ٱلقِسْمُ اللَّوْنَ لَنَّ القِسْمُ اللَّهُ وَالْكُونَ اللَّهِ الللِّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللْهِ الللِّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللْهِ اللْهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ اللَّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِهِ الللِّهِ اللْمِلْمِ الللِهِ الللِهِ الللِهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِّهِ الللِهِ الللِهِ الللِهِ الللِهِ الللللِّهِ الللْهِ الللِهِ الللْهِ الللْهِ الللِهِ الللِهِ الللِهِ الللْهِ الللِهِ الللْهِ الللِهِ الللْهِ الللِهِ الللِهِ الللْهِ الللْهِ الللْهِ اللللْهِ الللْهِ اللْ

# السيدمحمدالشوكي(١)

ما من شك في أنّ الثورة الحسينية المباركة شكّلت حدثاً تاريخياً كبيراً في حياة الأُمّة الإسلاميّة، بل في مسار الإنسانيّة بصورة عامة. ولم تكن هذه الثورة محض حدثٍ تأريخي عابرٍ طواه الزمان فيها طوى من أحداث كثيرة، وإنّها مَثَلت عنصراً حاضراً في فكر ووجدان وحركة الناس إلى يومنا هذا.

وحدث بهذا الحجم لا بدّ أن يُدرس دراسةً علميةً شاملةً، تغطي جميع أبعاده وآثاره.

ومن الواضح أنّ فَهم أيّ حدثٍ ما فهماً حقيقاً كاملاً يتوقف على فهم خلفيّاته ومنطلقاته؛ لأنّ معرفة الخلفيّات تُلقي لنا أضواءً كاشفةً على طبيعة الحدث وأُسسه ومنطلقاته، وبدون التعرّف على خلفيّات أيّ حدثٍ أو موقفٍ ما ودراسته مقتطعاً عن سياقه التاريخي سوف ينتج نتائج مغلوطة \_ وفي أحسن التقادير \_ ناقصة وغير مكتملةٍ، خصوصاً تلك الأحداث الكبرى التي هي ليست ثمرة صدفةٍ عابرةٍ، أو موقفٍ ارتجالي مفاجئ، أو قرارٍ متسرّع.

(١) كاتب وأستاذ في الحوزة العلمية.

وما من شك في أنّ الثورة الحسينيّة المباركة بحجمها الكبير، وبنتائجها الخطيرة، لم تكن أمراً ارتجالياً ناتجاً عن انفعال آني غير مدروس، وإنّما كانت نتيجة مواقف مسبقة، وتراكهات عديدة، وقرار مدروس؛ كانت نتيجته تلك الثورة العظيمة، ومن دون ملاحظة تلك الظروف والمواقف السابقة، وقراءة الأحداث التي سبقت الثورة، يبقى تقييمها \_ أو إعطاء حكم موضوعي بشأنها، بل حتى فهمها فهماً كاملاً \_ أمراً غير مسبور.

وهذا هو الخطأ الذي وقع فيه بعض الدارسين لثورة الإمام الحسين الله عيث حاولوا أن يدرسوها مجتزأة عن سياقاتها الدينية والسياسية، والاجتهاعية والتاريخية، وحدّقوا فقط فيها جرى في كربلاء، وفي أحسن الأحوال حاولوا دراسة الثورة، من حين بدء سلطان يزيد بن معاوية وخروج الإمام الحسين الله من المدينة، وحتى استشهاده في كربلاء، ممّا جعلهم يصدرون أحكاماً خاطئةً تجافي الحقيقة، وتبتعد عن الواقع بمسافات طويلة.

من هنا؛ نجد من الضروري ونحن نحاول أن ندرس ثورة كربلاء أن نمرً على خلفيّاتها والأحداث السابقة عليها؛ لنتعرف على سياقاتها التي قامت فيها. ولا يخفى على المتبع لمسرح الأحداث، أنّ الإحاطة بالظروف السابقة على الثورة وملاحقتها من جذورها الأولى، يستدعي وقفةً طويلةً، وإسهاباً كثيراً هو خارج عن إطار هذا البحث، ولكننا سنقوم بقراءة سريعة نحاول من خلالها إعطاء صورة مقتضبة لتلك الظروف والخلفيّات.

#### سؤال هامر

هناك سؤال يبرز بقوة أمام الدارس لأحداث التاريخ الإسلامي، وخصوصاً في تلك الحقبة التي انطلقت فيها الثورة الحسينية، وهو سؤال جوهري لا بدّ من البحث عن إجابة له، والسؤال هو: إنّ الفترة التي عايشها الإمام الحسين الشيخ شهدت حكومة الطلقاء والأدعياء، وتَحَكُّمَهم بمصير الأُمّة، فها الذي حصل حتى يتمكّن الطلقاء

• 91

والأدعياء من الاستيلاء على السلطة في الأُمّة والتحكم بمصيرها؟ وكيف وصلوا إلى ذلك؟ ليست قضية بسيطة أن يستولي الطلقاء \_ الذين حاربوا الرسول عَلَيْلَ والرسالة، وحاربوا الأُمّة طويلاً، ولم يَدخلوا في الإسلام إلا كُرهاً على زمام الأُمور فيها.

ثُمّ أيّ داهيةٍ دهت الأُمّة؟! وأيّ عوامل أدت بها إلى أن تصل إلى هذا المنحدر الخطير؟! بحيث تقتل ابن بنت نبيها وسبطه، وريحانته وسيد شباب أهل الجنة، وتسبى عياله كسبى الترك والديلم، هذا ليس سؤالاً بسيطاً فها الذي حدث؟!

لا نريد أن نرجع بك \_ أخي القارئ \_ بعيداً وإلى ما جرى بعد النبي على من نزاع على السلطة بكل جدلياتها وإشكالياتها، وإن كان النزاع على السلطة \_ وما أفرزه من نتائج \_ يرتبط ارتباطاً وثيقاً بفهم مسار الأمور، وكيف وصل الأمر إلى الطلقاء؟! إذ من الواضح لو أنّ مسيرة الإسلام جرت كها قد خطط لها النبيُّ على من قبل، واستمرت التجربة الإسلاميّة بقيادة الإمام علي الله \_ تلك القيادة الإلهيّة المعصومة لها وصل الأمر إلى الطلقاء وأبناء الطلقاء. فتسلُّط الطلقاء وتعَلغُلهم في الجسد الإسلامي جاء نتيجة الأحداث التي أعقبت وفاة النبي على والقيادات التي حكمت بعده تتحمل المسؤوليّة عن وصول الطلقاء إلى حكم المسلمين، ولكننا لا نريد الخوض في ذلك فعلاً؛ لأنّه يحتاج إلى بحث، بل بحوث مستقلة هي أوسع مما نحن بصدده، وإنّها كلّ ما نحاول أن نركّز عليه، هو بدايات المشروع الأمويّ، الذي استطاع أن يستولي على مقاليد الحكم في الدولة الإسلاميّة بفترة قياسيّة.

#### البراغماتية الأموية

الشخصية الأُموية شخصية نفعية مصلحية، بعيدة عن الالتزام بالمبادئ والثبات عليها، ولعل ذلك يرجع \_ بحسب نظر بعض الباحثين \_ إلى طبيعة عملهم في الأسواق والصفقات التجارية، التي جعلت من شخصيًا تهم شخصيًات نفعية لا تؤمن إلّا بمبدأ الربح والخسارة، ووهبتهم صبغة براغهاتية في التعامل مع الأشخاص والأحداث.

وعندما بزغ نور الرسالة في مكّة المكرّمة، شعر الأُمويون بأنّ ذلك يشكّل تهديداً كبيراً لمصالحهم في مكة المكرّمة، خصوصاً وأنّه ظهر من خصومهم ومنافسيهم التقليديين بني هاشم؛ فتصدوا لقيادة جبهة العداء للقضاء على الرسول المُلِيِّل والرسالة، وجيشوا الجيوش وقادوا المعارك في سبيل اجتثاث شجرة الرسالة الباسقة، واستئصال شأفتها، وإطفاء نورها الوقّاد. ولكنّ الله تعالى نصر نبيَّه وأفشل كلُّ محاولاتهم للنيل من رسوله، حتى أتى أمر الله وهم كارهون؛ فدخلوا في الدين الجديد تحت طائلة السيف، ولم يدخلوه بقناعة منهم أبداً، وعلى حدِّ تعبير أمير المؤمنين الله: «ما أسلموا ولكن استسلموا»(١). ويقول الله في كتاب لمعاوية: «وأمّا قولك: إنا بنو عبد مناف، فكذلك نحن، ولكن ليس أُميّة كهاشم، ولا حرب كعبد المطلب، ولا أبو سفيان كأبي طالب، ولا المهاجر كالطليق، ولا الصريح كاللصيق، ولا المحق كالمبطل، ولا المؤمن كالمُدغِل، ولبئس الخَلف خلف يَتبَع سلفاً هوى في نار جهنّم، وفي أيدينا بعدُ فضلُ النبوَّة التي أذللنا بها العزيز، ونعشنا بها الذَّليل، ولمَّا أدخل الله العرب في دينه أفواجاً، وأسلمت له هذه الأمَّة طوعاً أو كرهاً، كنتم ممّن دخل في الدين إمّا رغبةً وإمّا رهبةً، على حين فاز أهل السبق بسبقهم، وذهب المهاجرون الأولون بفضلهم»(١). وقال أيضاً متحدثاً عن معاوية: «لم يزل لله ولرسوله وللمسلمين عدواً هو وأبوه، حتى دخلا في الإسلام كارهين مكرهين» (٣٠).

لقد رأوا أنّ الدين الجديد أصبح واقعاً لا مفرّ منه، ولا بدّ من التعامل معه بأُسلوب جديد؛ لأنّ الوقوف بوجهه لن يجدي نفعاً، وقد علّمتهم السنوات الماضية ذلك جيداً. والشخصيّة البراغماتية تُحسِن التعامل مع متغيرات الواقع وتوظيفها لصالحها، فمن الغباء أن تواجه هكذا موجة بحر عاتية تكسر أضلاعها، في حال أنّ بإمكانها أن ترتقيها لتوصلها إلى الشاطئ، إذا كانت من ركاب الأمواج الجيدين. لقد رأى الأمويون أن لا فائدة في مواجهة المدّ الإسلامي، فلهاذا الإصرار على

<sup>(</sup>١) خطب الإمام على، نهج البلاغة: ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٣) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٤، ص٢٤.

مواجهته وهو قد يُتيح لهم فرصة استثنائية لم تكن تتوفر لهم في أيام الجاهلية إن أحسنوا استغلالها؟! فهذا الدين الجديد اكتسح الجزيرة العربية، وأسّس له سلطاناً مكيناً في ربوعها، ومن المكن أن تتسع رُقعته إلى ما لم يتصوره أحد منهم، فلهاذا لا ينزعون جلدهم ويلبسون جلداً ثانياً يتغلغلون من خلاله إلى الاستيلاء عليه؟!

إنّ بني أُميّة كانوا يعلمون جيداً أنّ فرصتهم قليلة جداً في حياة رسول الله عَيَالله، ولكن عليهم أن ينظروا نظرةً بعيدةً، وأن يُخططوا للمستقبل الآتي، وهكذا كان!

وقد كان النبيّ عَيَّا أَنْ يُدرك ذلك جيداً، وأنّ القوم سيحاولون التسلُّق إلى قمة المجتمع الإسلامي، وقد رأى في منامه الذي لا يأتيه الباطل كأنّ قردة ينزون على منبره، وقد عَلِم أنّهم بنو أُميّة، وهم الشجرة الملعونة؛ ولهذا حذّر المسلمين من ذلك كثيراً، بل قالها بصر احة تامة: «الخلافة محرّمة على آل أبي سفيان»(١).

# بداية التغلغل الأُمويّ

كان أبو سفيان يَعرف جيداً أنّه لا فرصة لديه لتبوّء منصب مهم في حياة رسول الله عَلَيْ ، وكذلك سوف لن تكون حظوظه كثيرة في سلب سلطان محمّد عَلَيْ ، الذي كان يحلم به بعد وفاته مباشرة ، فهو عدو المسلمين بالأمس، وليس له في الأمر قَدم ولا قِدَم، ولكن بإمكانه أن يتسلل تحت عباءة اللاعبين الرئيسين في المسرح.

لقد حاول أن يُجرِّب حظه في البداية مع أمير المؤمنين علي الله مستغلاً حنق الإمام علي الله ممّا جرى في السقيفة من جهة، وقلّة ناصريه من جهة أُخرى. فجاء إلى أمير المؤمنين الله وحاول أن يستثيره، وأن يتلاعب بمشاعره تجاه اختطاف بني تيم وعديّ لخلافة رسول الله الله الله وهم غير لائقين بها في جاهليّة أو إسلام \_ كها كان يرى \_ وكذلك حاول أن يجعله يثور عليهم ويناجزهم القتال، واعداً إيّاه بأنّه سيملؤها عليهم خيلاً ورجالاً إن شاء.

وهنا تبرز قمّة البراغاتية السياسيّة في موقفه هذا، فهو لا يهانع أن يتحالف مع

<sup>(</sup>١) ابن أعثم الكوفي، أحمد، الفتوح: ج٥، ص١٧.

على الله خصم الأمس، ما دام أنّه يوفّر له مصالحه، فالقاعدة البراغماتية تقول: ليس لنا أصدقاء دائمون، ولا أعداء دائمون، ولكن لنا مصالح دائمة.

وبطبيعة الحال، لم يذكر التأريخ أنّه اشترط على الإمام على اللي شرطاً في مقابل ذلك، ولكنّه كان في مرحلة جسّ النبض، واكتشاف المواقف، ولو أجابه أمير المؤمنين الله أراد وتلهّف إلى التحالف معه لوضع حينها قائمة بالشروط التي ستؤمّن له أو لأولاده مكاناً في الدولة الإسلاميّة. ولكن موقف أمير المؤمنين الله كان حازماً وحاسماً، فرفض هذا العرض رفضاً قاطعاً، وطرد أبا سفيان؛ لأنّه كان يُدرك أنّ الرجل لا يفكّر في مصلحة الإسلام، ولا في مصلحة علي الله وإنّا كان يفكّر في مصلحة عشرته فقط.

وهنا تظهر المبدئيّة العلويّة في أروع صورها، في مقابل النفعيّة الأُمويّة المخادعة. بعد أن يئس أبو سفيان من الإمام علي الله مثلما يئس من ابن عمّه المصطفى المعلى وأنّه لن يُداهن في أمر دينه، كان لا بدّ من البحث \_ إذاً \_ عن منفذ آخر يُؤمّن تغلغل بني أُميّة في الجسد الإسلامي؛ وذلك من خلال التقرّب إلى السلطة الحاكمة نفسها، فبإمكانه أن يكون حليفاً قوياً لها، ويكون داعماً كبيراً لسياساتها، وسائراً تحت مظلّتها، متسلّقاً شيئاً فشيئاً حتى يصل إلى قمّتها. وهذا ما يظهر من وصيّته لولده معاوية بعد أن ولّه عمر بن الخطاب الشام: «يا بني، إنّ هؤلاء الرهط من المهاجرين سبقونا وتأخّرنا، فَرَفَعهم سَبقِهم وقِدَمِهم عند الله وعند رسوله، وقصّر بنا تأخيرنا؛ فصاروا قادةً وسادةً، وصرنا أتباعاً، وقد ولّوك جسيهاً من أُمورهم، فلا تخالفهم؛ فإنّك تجري إلى أمد فنافس، فإن بلغته أورثته عَقِبَك»(١).

وفي هذا الكلام إشارة واضحة إلى غاية أبي سفيان ومبتغاه، من أنّ الإمرة تليق بهم لا بهؤلاء، ولكن ما العمل مع وجود أمر واقع لا بدّ من مسايرته، وهو سَبق هؤلاء في الدخول إلى الإسلام؛ وبذلك استطاعوا أن يتبوّ أوا هذه المناصب القياديّة، فلا

<sup>(</sup>١) ابن كثير، إسهاعيل بن عمر، البداية والنهاية: ج ٨، ص١٢٦.

سبيل إلّا بمتابعتهم ومسايرتهم. فمعنى كلامه المتقدّم بعبارة أُخرى: هو أنّ هؤلاء سبقونا في الدخول إلى الإسلام، فأخذوا المناصب، ونحن مضطرّون لأن نكون تبعاً لهم، ولا نستطيع أن نَخطِف منهم الإمرة بسرعة؛ لأنّنا لا نَملك المقبوليّة الكاملة في المجتمع الإسلامي؛ فعلينا أن نَسير بخطى وئيدةٍ، وأن نُساير القوم ونُبدِي لهم كمال الطاعة والانقياد إلى أجل مسمّى، وعليك أن تنافس في الوصول إلى الغاية، والغاية هي: الحكم الذي ستورثه في عَقِبك فتنشأ عندها الإمبراطورية الأُمويّة.

ويكشف لنا هذا النص مسألة خطيرة جداً، وهي أنّ توريث الخلافة الإسلاميّة \_ وجعلها ملكاً عضوضاً \_ مسألة قد خُطِّط لها من قبل، وحتى قبل أن يصل بنو أُميّة إلى السلطة، وهو الأمر الذي جَرّ الويلات على الأُمّة الإسلاميّة.

# بنو أُميّة في أروقة السلطة

أدرك أبو سفيان وبطانته أنّ الأمر انتُزع من بني عبد مناف، وصار لبني تيم وعديّ، وهو وإن كان رافضاً لذلك من منطلق قَبَليّ؛ لأنّه يرى أنّ بني تيم لا يملكون من الشرف والسؤدد بين العرب ما يؤهلهم أن يكونوا ملوك الناس وأسيادهم، إلّا أنّه أدرك أنّ هذه المعادلة أصبحت أمراً واقعاً يصعب تغييرها، فلا بدّ إذاً من التعامل معها والانضهام إليها تماماً كها فعل مع واقع الإسلام الذي انتصر على جبهة الكفر.

لم تمانع السلطة الحاكمة آنذاك أن تغازل أبا سفيان وأن تخطب ودّه؛ لمكانته في قريش من جهة، ولتأثيره الكبير على مُسلِمة الفتح، الذين يشكّلون الغالبيّة السكانيّة في المجتمع الإسلامي آنذاك من جهة أُخرى، فهو يُشكل خطراً كبيراً على السلطة الحاكمة آنذاك، أو لا أقل أنّ باستطاعته أن يُسبب لها بعض المشاكل والصداع، فلا بدّ من احتوائه إذاً. وبها أنّهم يعرفون أنّ أبا سفيان يُحب المال والسلطة، فقد لبّوا له الأمرين معاً؛ ولذا لمّا جاء أبو سفيان \_ وكان قد بعثه النبيّ عَيَالِيهُ جابياً للصدقات \_ وعَرف أنّ أبا بكر قد بُويع بالخلافة، وقال: أرى عجاجة لا يُطفِئُها إلّا الدم... جاء عمر لأبي بكر وقال له: «إنّ هذا قد قَدِم، وهو فاعل شراً، وقد كان النبيّ يستألفه على عمر لأبي بكر وقال له: «إنّ هذا قد قَدِم، وهو فاعل شراً، وقد كان النبيّ يستألفه على

الإسلام، فدع له ما بيده من الصدقة. ففعل؛ فرضي أبو سفيان وبايعه $^{(1)}$ .

فكانت بيعته في مقابل استحواذه على ما بيده من أموال الصدقة، أو قل: إنّ الخليفة الجديد اشترى بيعة أبي سفيان بالأموال.

لكنّ أبا سفيان لم يقنع بهذه الكعكة الصغيرة ثمناً لسكوته ومبايعته؛ فهو يطمح لمناصب في الدولة، فأرضته السلطة بذلك أيضاً. روى الطبريّ عن حمّاد بن سلمة عن ثابت، قال: «لمّا استُخلف أبو بكر قال أبو سفيان: ما لنا ولأبي فصيل؟! إنّها هي بنو عبد مناف. قال: فقيل له: إنّه قد ولّى ابنك. قال: وصلته رحم»(٢).

فحزب الطلقاء بقيادة بني أُميّة لم يجدوا أيَّ ممانعة عند دخولهم في السلطة الجديدة، بل على العكس، فقد فُتحت لهم الأبواب ليتبوّأوا مناصب عُليا في الدولة الإسلاميّة. وكان دخولهم في جسد السلطة السياسيّة دخولاً تدريجياً تصاعدياً، بدأ ضيقاً في زمن أبي بكر، واتسع في زمن عمر، وتمكّن في زمن عثمان. وهذا التدرّج أمر طبعي، بل ضروري، فليس بإمكان السلطة في بداية أمرها أن تفسح مجالاً واسعاً للطلقاء، ليشكّلوا حضوراً لافتاً في أجهزتها؛ لأنّ ذلك سيُثير حفيظة المسلمين، ويُثير الشكوك والمخاوف في نفوسهم. فلا بدّ من تأهيل حزب الطلقاء تدريجياً ليصبحوا مقبولين في المجتمع الإسلاميّ.

ومن هنا؛ نرى أنّه أُعطيت مجموعة من المناصب لحزب الطلقاء في بداية حياة السلطة الجديدة، وخصوصاً بني أُميّة، وقد بعث الخليفةُ الأول يزيد بن أبي سفيان وأخاه معاوية بن أبي سفيان، وخالد بن سعيد بن العاص، وعمرُ بن العاص على رأس جيش الشام، ليتولاها بعد ذلك في زمان الخليفة الثاني يزيد بن أبي سفيان، ومن بعده أخوه معاوية.

والمُلاحظ أنّ الخليفة الأول والثاني ـ فضلاً عن الثالث ـ استعملوا على الأمصار الإسلاميّة مجموعةً كبيرةً من الطلقاء، ومُسلِمة الفتح، ولم يستخدموا أحداً من بني

<sup>(</sup>١) ابن عبد ربه، العقد الفريد: ج٣، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٢، ص٤٤٩.

هاشم، أو من يدور في فَلَكِهم من أنصار ومهاجرين، فقد قيل لعمر بن الخطاب: «إنّك استعملت يزيد بن أي سفيان وسعيد بن العاص ومعاوية وفلاناً وفلاناً من المؤلفة قلوبهم من الطلقاء وأبناء الطلقاء، وتركت أن تستعمل علياً والعباس والزبير! فقال: أمّا عليّ، فأنبه من ذلك، و أمّا هؤلاء النفر من قريش، فإنّي أخاف أن ينتشروا في البلاد، فيكثروا فيها الفساد»(١).

وعلى أيّة حال، فإنّ بني أُميّة استطاعوا أن ينضمّوا إلى السلطة، وأن يبحثوا لهم عن موطئ قَدم فيها، وراحوا يعملون بدبلوماسيّة ناعمة، حتى تمكنوا من ذلك فعليّاً في زمن الخليفة الثاني، ووجدوا لهم موطئ قَدم في بلد يُعدّ من أهمّ البلاد الإسلاميّة، حيث استخلف عمرُ بن الخطاب يزيد بن أبي سفيان على الشام، ثمّ بعد أن مات استخلف أخاه معاوية بن أبي سفيان، ووسّع من رقعة ولايته، فجمع له الشامات كلّها، وأعطاه صلاحيّات واسعة، لم يعطها لواحد من ولاته على الأمصار؛ تحت ذريعة تقوية الخاصرة الشهاليّة للدولة الإسلاميّة.

لم يكن عمر بن الخطاب - كما يروي المؤرخون - يحاسب معاوية كما يحاسب بقية عمّاله، فقد عُرف عنه أنّه كان شديداً مع العمّال، فقد تعتع بخالد بن الوليد عامله على قنسرين، لمّا بلغه أنّه أعطى الأشعث عشرة آلاف؛ فأمر بلال الحبشيّ، فعقله بعمامته وأوقفه بين يديه على رِجل واحدةٍ مكشوف الرأس بين الملأ، ثمّ بعد ذلك عزله، ولم يُولّه حتى مات. وأوجع أبا هريرة ضرباً بالدُرّة لمّا كان عامله على البحرين، وقصصه كثيرة في ذلك. لكنّه لم يكن يحاسب معاوية على شيء من ذلك، وإذا بلغه عنه شيء دافع عنه، فقد روى ابن كثير في البداية والنهاية عن الزهريّ، قال: «ذُكر معاوية عند عمر بن الخطاب فقال: دعوا فتى قريش وابن سيّدها، إنّه لمن يضحك في الغضب، ولا ينال منه إلّا على الرضا، ومَن لا يؤخذ من فوق رأسه إلّا من تحت قدميه» (٢).

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٩، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية: ج ٨، ص١٣٣.

وروى الذهبيّ في سير أعلام النبلاء قائلاً: «لمّا قَدِم عمر الشام تلقّاه معاوية في موكب عظيم وهيئة، فلمّا دنا منه قال: أنت صاحب الموكب العظيم؟ قال: نعم. قال: مع ما بلغني عنك من طول وقوف ذوي الحاجات ببابك. قال: نعم. قال: ولم تفعل ذلك؟ قال: نحن بأرض جواسيس العدو بها كثير، فيجب أن نظهر من عز السلطان ما يرهبهم، فإن نهيتني انتهيت. فقال: يا معاوية، ما أسألك عن شيء إلّا تركتني مثل رواجب الضرس لئن ما قلت حقاً إنّه لرأي أريب، وإن كان باطلاً فإنّه لخدعة أديب. قال: لا آمر ك و لا أنهاك»(۱).

نعم، إنّه لا يأمره ولا ينهاه، فقد أعطاه الحريّة الكاملة في التصرف. وكان إذا رآه قال: «هذا ابن أبي سفيان كسرى العرب»(٢).

يقول الشيخ محمود أبو ريّة: «ممّا يدعو إلى المُلاحظة هنا، أنّنا لم نجد عمر رضي الله عنه قد اتبع هذه السنّة في معاوية بن أبي سفيان، فقد أبقاه عاملاً على دمشق سنين طويلة، ولم يزعجه بالعزل كغيره، وكان ذلك ممّا أعان معاوية على طُغيانه، وأن يحكم حكماً قيصريّاً طوال أيامه»(٣).

نعم، استغل معاوية هذه الصلاحيّات، واستفاد من عدم مؤاخذة الخليفة له، فراح يبني له سلطاناً قويّاً في تلك البقعة المهمّة من الدولة الإسلاميّة، لا تنافسه في قوته واستحكامه إلّا عاصمة الدولة في زمان عمر بن الخطاب.

وكان اختيار الشام من قبل بني أُميّة من الأساس اختياراً دقيقاً وماكراً؛ لأنّهم علموا أنّ مشروعهم الكسرويّ لا يمكن أن ينمو في مدينة النبي الله فتركيبتها الجغرافيّة والديموغرافيّة والاجتماعيّة والدينيّة لا تشكل بيئة مناسبة للمشروع الأُمويّ، بخلاف الشام التي كانت تغايرها في كلّ ذلك، ولا مجال للتفصيل في بيان هذه المسألة الهامة.

<sup>(</sup>١) الذهبي، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء: ج٣، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأميني، عبد الحسين، الغدير: ج٠١، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) أبو ريّة، محمود، أبو هريرة شيخ المضيرة: ص٦٦ـ٨٧.

لقد حاول حزب السلطة القرشيّ تسويق الأُمويين في الساحة الإسلاميّة، وراح يعدُّ الأرضية لهم ليتولوا قيادة الحزب؛ لأنّهم الأجدر في الحفاظ على مكتسبات بطون قريش، والأقدر على إقصاء بني هاشم من الساحة. وفعلاً تمّ ذلك من خلال الشورى السداسيّة التي أفضت إلى انتخاب عثمان بن عفّان لمنصب الخلافة.

تكللت جهود الأمويين بالنجاح من خلال اختيار ابن عمّهم عثمان بن عفّان خليفة للمسلمين، فها هم يتولون زمام الأُمّة التي حاربوها طويلاً، ونالوا بالسلم والمراوغة ما لم ينالوه بالحرب، وها هي الخلافة كُرَةٌ يتلاقفها صبيانهم بأمر من زعيمهم صخر بن حرب (أبي سفيان).

روى ابن أبي الحديد المعتزليّ عن الشعبيّ: «بعد أن صَفَق عبد الرحمن بن عوف على يد عثمان معلناً اختياره خليفة للمسلمين، اجتمع بنو أُميّة كلّهم في دار عثمان حتى امتلأت بهم الدار، ثُمّ أغلقوها عليهم، فقال أبو سفيان بن حرب: أعندكم أحد من غيركم؟ قالوا: لا. قال: يا بني أُميّة، تلقّفوها تلقّف الكرة، فوالذي يحلف به أبو سفيان، ما من عذاب، ولا حساب، ولا جنّة، ولا نار، ولا بعث، ولا قيامة!»(١).

وفي سقيفة الجوهريّ أنّ أبا سفيان، قال: «كان هذا الأمر في تيم، وأنى لتيم هذا الأمر، ثُمّ صار إلى عديّ فأبعد وأبعد، ثُمّ رجعت إلى منازلها واستقر الأمر قراره، فتلقّفوها تلقّف الكرة»(٢).

وفي الاستيعاب أنّه قال لعثمان بعد أن انتُخب خليفة: «صارت إليك بعد تيم وعدي، فأدرها كالكرة، واجعل أوتادها بني أُميّة؛ فإنّم هو اللّك، ولا أدري ما جنّة ولا نار »(٣).

وقد نَفَّذ عثمان وصيّة أبي سفيان، وجعل أوتادها بني أُميّة وحلفاءهم، فقد جعل

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٩، ص٥٣.

<sup>(</sup>٢) الجوهري، أحمد بن عبد العزيز، السقيفة: ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البر، يوسف بن عبد الله، الاستيعاب: ج٤، ص١٦٧٩.

على الشام معاوية، وعلى مصر عمر وبن العاص، وعلى الكوفة الوليدبن عقبة، وعلى البصرة صهرهم عبد الله بن عامر بن كريز، وهذه هي أكبر وأهمّ الأمصار الإسلاميّة. وأمَّا مروان فقد جعله وزيره الأعظم، فراحوا يستعبدون العباد، وينهبون خيرات البلاد، ويخضمون مال الله خضم الإبل نبتة الربيع على حدِّ تعبير أمير المؤمنين الله في نهج البلاغة.

لقد كان إطلاق الخليفة الثالث يد أبناء عمومته في البلاد الإسلاميّة أحد أهمّ الأسباب التي أدت لنقمة المسلمين عليه؛ حتى ثاروا عليه وقتلوه. ولا نريد الخوض في تفاصيل ذلك؛ فإنّه خارج عن محلّ البحث.

والمُلاحظة المهمّة في حادثة مقتل عثمان: هي أنّ معاوية لم يحزن كثيراً، إن لم نقل: إنّه كان فرحاً بذلك؛ لأنّه سوف يستغل دم عثان ذريعة للوصول إلى السلطة. بل إنّ معاوية بن أبي سفيان كان هو المستفيد الأول من مقتل عثمان بن عفّان، إن لم يكن من المساهمين في مقتله؛ لأنّه كان بإمكانه أن يتدارك الأمر، وأن يستجيب لطلب عثمان المتكرر بإرسال قوة عسكريّة رادعة من الشام تحمى الخليفة من تمرّد الجاهير، ولكن معاوية بن أبي سفيان تباطأ كثيراً في ذلك، وأراد للأمر أن ينتهي بهذه الطريقة؛ ليجد المرّر في الدعوة لنفسه، ومنازعة الأمر أهله، تحت ذريعة كونه ولي الدم، المطالب بثأر عثمان بن عقّان.

قال ابن أبي الحديد المعتزليّ في شرحه على النهج: «روى البلاذري، قال: لمّا أرسل عثمان إلى معاوية يستمده، بعث يزيد بن أسد القسريّ جد خالد بن عبد الله بن يزيد أمير العراق، وقال له: إذا اتيت ذا خشب (موضع قريب من المدينة) فأقم بها، ولا تتجاوزها، ولا تقل: الشاهد يرى ما لا يرى الغائب. فإنّني أنا الشاهد وأنت الغائب. قال: فأقام بذي خشب حتى قُتل عثمان، فاستقدمه حينئذِ معاوية، فعاد إلى الشام بالجيش الذي كان أرسل معه. وإنّما صنع ذلك معاوية ليُقتل عثمان فيدعو إلى نفسه»(١). وفي رواية أُخرى

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج١٦، ص١٥٤. وأنظر: ابن شبة، عمر، تاريخ المدينة: ج٤، ص ۱۲۸۸.

أن عثمان قال لمعاوية بعد أن خذله: «لا والله، ولكنك أردت أن أُقتل فتقول: أنا ولي الثأر، ارجع فجئني بالناس. فرجع ولم يعد إليه حتى قُتل»(١).

#### الصحوة المتأخرة

بعد مقتل الخليفة الثالث اتجهت الأنظار صوب أمير المؤمنين الحيلاً، ولم تُدرِك الأُمة ولسنين طويلة \_ خطورة المسار الذي اختارته، والنتيجة التي وصلت إليها، إلى أن أحسّت بذلك بعد غَرقِها في الوحل الأُمويّ الذي لم تدرِ كيف تتخلص منه، ولم تدرِ كيف وصلت إليه، فصحت واستيقظت، ولكن صحوتها كانت متأخرة جداً، بعد أن بلغ السيل الزُّبي.

لقد أدركت الأُمّة النتيجة الخطيرة لمسارها، والعواقب الوخيمة التي تحملتها عندما وضعت الحق في غير نصابه، وجعلت الأمر في غير أهله، حيث لم تجن إلّا وضعاً متردياً على جميع الأصعدة والمستويات، سواء في ذلك الدينيّة منها أو السياسيّة أو الاقتصاديّة أو الاجتماعيّة أو الأخلاقيّة، وعَلِمت أنّها لا مخرج لها من ذلك إلّا بالرجوع إلى مَن أخّرته جهلاً وعدواناً، فليس هناك في الأُمّة مَن يستطيع أن يُغيّر هذا الواقع المتأزم المريض غير على بن أبي طالب النيّا.

و هكذا كان؛ فقد قصدوه بعد مقتل عثمان بن عفّان، وتداكّوا على بابه تداكّ الإبل العطاش على مورد الماء، حتى وطئ الحسنان، وشُق عِطفاه، مجتمعين حوله كربيضة الغنم، يطلبون منه أن يتولى أمرهم ويقود أُمتهم.

لكن أمير المؤمنين الله لم يُسارع في الاستجابة لهم، لا لأنّه لا يرى لنفسه حقاً فيها كما يزعم بعض مَن يقرأ ظواهر الأحداث، ولا لأنّه نكل عن القيام بمهمّة الإصلاح الكبرى والخطيرة بعدما أتعبته السنين العجاف السابقة؛ بل لأنّه يريد أن يوحي لهم أولاً: أنّه لا مأربة له بالسلطان وبامتيازاته الدنيويّة، ولا يخطف بصره بريق المنصب كأولئك الذين يتقاتلون عليه طمعاً في ارتقاء أعواد لا قيمة لها عند علي الله. ويريد أن

<sup>(</sup>١) اليعقوبي، أحمد، تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص٥٧٥.

يُفهمهم ثانياً: أنّ الواقع أصبح معقّداً جداً وإصلاحه ليس بالمهمّة السهلة اليسيرة، وإنّها يتطلّب الخوض في مخاضات عسيرة للخروج من هذا النفق المظلم؛ ممّا يستدعي أن يضعوا ذلك في حساباتهم، وأنّه إذا تولّى أمرهم، ركب بهم جادّة الحق حتى وإن كانت وعِرَة المسلك، قال الله على الله عنه البلاغة .: «دعوني والتمسوا غيري، فإنّا مستقبلون أمراً له وجوه وألوان، لا تقوم له القلوب، ولا تثبت عليه العقول. وإنّ الآفاق قد أغامت، والمحجة قد تنكّرت، واعلموا أنّي إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم، ولم أصغ إلى قول القائل، وعَتَب العاتب»(۱).

فأجابهم الله بعد إصرارهم، ولو لا ما أخذ الله على العلماء أن لا يُقارّوا على كظّة ظالم ولا سغب مظلوم؛ ممّا يجعل مسؤولية الإصلاح ثقيلة على كاهله، ولو لا حضور الحاضر وقيام الحجة بوجود الناصر حيث ينقطع العذر؛ لألقى حبلها على غاربها، ولسقى أخرها بكأس أولها، فليس الدنيا عنده بكل بريقها إلّا كعفطة عنز، كما قال في خطبته الشقشقية (٢).

وكانت بيعة المسلمين للإمام علي الله ثقيلة جداً على معاوية، خصوصاً وأنّها بيعة إجماعيّة، هرع إليها الكبير، ودرج إليها الصغير، وستجعل الإمام علي الله يندفع لقتاله بقوة، والمسلمون جميعاً يداً واحدة معه، وحينئذ لا طاقة لمعاوية على مواجهته ودفعه؛ فلابدّ إذن من إضعافه في البدء وشق جبهته، ومن ثَمَّ التمرد عليه. وفعلاً راح يُغري بعض المسلمين بالخروج على إمام الحق، ليشُقَّ بذلك صف المسلمين ويشغل الجبهة العلويّة عن مجابهته، ويستنزف طاقاتها وإمكاناتها، وهكذا تمّ ما أراده وسعى له في حرب الجمل.

غير أنّ حرب الجمل لم تؤتِ أُكلها كاملة بالنسبة إلى معاوية، وإن تركت آثاراً سلبيةً على الواقع الإسلامي بصورةٍ عامّةٍ، وعلى جبهة أمير المؤمنين الخيرب، وأن خاصّةٍ، فقد استطاع أمير المؤمنين الخير أن يحسم الموقف، وأن ينتصر في الحرب، وأن يوحّد صفوف الأُمّة لمواجهة الخطر الأُمويّ القابع في الشام.

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٧، ص٣٣.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: المصدر السابق: ج١، ص٢٠٢.

وبعد أن وصل الله إلى الكوفة بعث بالكتب وبالرسائل والوفود إلى معاوية يدعوه فيها للرضوخ للحق، والدخول فيها دخل فيه المسلمون؛ ليحسم المسألة معه سلمياً، بعيداً عن استحقاقات الحروب ونزف الدماء، ولكن معاوية لا يمكن أن يتنازل عن الحلم الأُمويّ الذي خطّط له هو وأبوه بهذه السهولة؛ وعليه كان الخيار العسكري هو الحاسم بالنسبة لأمير المؤمنين الله .

وفعلاً أعد له جيشاً من المهاجرين والأنصار، وأتباعهم من أهل الإيهان، وأصحاب البصائر، وفرسان الأمصار، وخاض معه حرباً طاحنة في صفّين، كانت فيها الغلبة لأمير المؤمنين المؤمنين الخناق على معاوية، وذاق طعم الهزيمة، وكان بينه وبين انهيار المشروع الأُمويّ خُطوات قليلة، لولا أنّه تدارك الموقف بمكيدة من عمرو بن العاص، برفع المصاحف ودعا إلى التحكيم، وخدع بعض البسطاء في جبهة أمير المؤمنين المؤلفة، واستطاع أن ينجو بنفسه من حبل المشنقة.

وعلى الرغم من أنّ حرب صفّين لم تستطع أن تحسم الموقف مع معاوية؛ لما حصل من انشقاق في صفوف جبهة أمير المؤمنين الله أدى بالنتيجة إلى ما عُرف بحادثة التحكيم، إلّا أنّ أمير المؤمنين الله كان مُصِرَّا على تطهير الجسد الإسلامي من الجراثيم الأُمويّة، ويظهر ذلك من كلمته المعروفة التي قالها الله في أُخريات حياته في الكوفة: «والله، لو تظاهرت العرب على قتالي لما وليت عنها، ولو أمكنت الفرصة من رقابها لسارعت إليها، وسأجهد في أن أُطهّر الأرض من هذا الشخص المعكوس، والجسم المركوس، حتى تخرج المدرة من بين حب الحصيد» (١). ويقصد بالشخص المعكوس معاوية بن أي سفيان.

وكان يقول الله : «فأمّا الناكثون، فقد قاتلت. وأمّا القاسطون، فقد جاهدت. وأمّا المارقة، فقد دوخت... وبقيت بقيّة من أهل البغي، ولئن أذن الله في الكرّة عليهم لأُديلنّ منهم إلّا ما يتشذّر في أطراف البلاد تشذّراً»(٢).

<sup>(</sup>١) خطب الإمام على الله ، نهج البلاغة: ص ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٠٠٣.

فكان الله مُصِرّاً على اجتثاث المشروع الأُمويّ؛ وذلك لأنّه يُدرك مدياته وأبعاده وخطورته على مستقبل الإسلام، فكان يرى أنَّ أخطر شيء يمكن أن يهدد الإسلام هم بنو أُميّة، وأنّ فتنتهم هي أشدّ الفتن. قال الله «ألا إنّ أخوف الفتن عندي عليكم فتنة بني أُميّة؛ فإنّها فتنة عمياء مظلمة، عمّت خطتها، وخصّت بليتها، وأصاب البلاء مَن أبصر فيها، وأخطأ البلاء مَن عمي عنها، وايم الله، لتجدن بني أُميّة لكم أرباب سوء بعدي، كالناب الضروس، تعذم بفيها، وتخبط بيدها، وتزبن برجلها، وتمنع درّها. لا يزالون بكم حتى لا يتركوا منكم إلّا نافعاً لهم، أو غير ضائر بهم. ولا يزال بلاؤهم حتى لا يكون انتصار أحدكم منهم إلّا كانتصار العبد من ربّه، والصاحب من مستصحبه. ترد عليكم فتنة شوهاء مخشية، وقطعاً جاهليّة، ليس فيها منار هدى، ولا علم يُرى، نحن أهل البيت منها بمنجاة، ولسنا فيها بدعاة»(١).

ولهذا عزم الله أن يُعيد الكرّة على معاوية، ويجتث بني أُميّة بصورة حاسمة هذه المرّة، وندب قومه للتجهّز للهجوم، فانتدب له \_ على رغم التخاذل الذي أصابهم ممّا سيلم به بعد ذلك\_أربعون ألفاً، سمّوا بشرطة الخميس، بايعوه على الموت، وشرطوا له إمّا النصر وإمّا الشهادة. وكان أمير المؤمنين الله إمّا النصر وإمّا الشهادة. وكان أمير المؤمنين الله يبدأ حملته الكاسحة، ولكن القدر لم يُمهلهُ لينجز ذلك؛ فامتدت له يد الغدر عِبر مؤامرة لا نريد الخوض في تفاصيلها، فضربه عبد الرحمن بن مُلجم في صبيحة التاسع عشر من رمضان، فوقع في محرابه مخضّباً بدمائه، وبذلك يكون معاوية قد تخلّص من التهديد الأساسي لكيانه وسلطانه.

### معاوية يتفرّد بالساحة

قرّت عين ابن أبي سفيان بمقتل الإمام على الله ، وأخذ نَفَسًا عميقاً بعد أن سلب النوم من عينيه، ولم يبقَ أمامه الكثير الإنجاز مشروعه، فهو يعلم أنَّ فُرص الإمام الحسن المله بعد أبيه قليلة جداً.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص ١٨٣\_١٨٨.

وهذه هي حقيقة الواقع آنذاك، فقد ورث الإمام الحسن الله جيشاً متعباً منهكاً من الحروب، قد خاض ثلاثة حروب دامية في أربع سنين، بينها لم يخض الجيش الأُمويّ سوى حرب واحدة، هي حرب صفّين. كها أنّه ورث جبهة ممزقة متشر ذمة، لا يجمعها جامع، بينها كان لدى معاوية جبهة منسجمة متهاسكة إلى أبعد الحدود. وكذلك صفة التمرد والتخاذل التي بدأت تبرز بصورة واضحة في الجيش الكوفي حتى اضطر أمير المؤمنين الله أن يخطب بهم تلك الخطبة الناريّة التي أنّبهم فيها، ووبّخهم توبيخاً شديداً. كذلك فقدان جبهة الإمام الحسن الله أبرز قادتها سواء الذين أكلتهم صفّين، أم الذين اغتالهم معاوية كهالك الأشتر، الذي قال فيه أحدهم عندما سئل عنه: «ما أقول في رجل هزمت حياته أهل الشام وهزم موته أهل العراق!» (١). علاوة على ذلك، الصدمة المعنويّة الكبيرة التي مُنيت بها جبهة الحق، عندما فقدت رمزها وقائدها على بن أبي طالب الله.

وقد لخّص الإمام الحسن الله سبب قبوله لوثيقة الصلح بالقول: «ما ثنانا عن أهل الشام شك ولا ندم، وإنّا كنّا نُقاتلهم بالسلامة والصبر، فشيبت السلامة بالعداوة، والصبر بالجزع، وكنتم في منتدبكم إلى صفّين دينكم أمام دنياكم، فأصبحتم ودنياكم أمام دينكم، ألا وإنّا لكم كما كنّا، ولستم لنا كما كنتم»(٢).

فهو يوضّح لقاعدته الشعبيّة أسباب الصلح، وأنّ ذلك لم يكن تغيّراً في قناعة أهل البيت المليّ تجاه بني أُميّة، وطواغيت الشام، أو شك أو ندم في حقانيّة جهادهم ومناجزتهم، وإنّها الخلل هو في هذه القاعدة الشعبيّة التي عادت أهل البيت المليّة وجزعت من الحرب والقتال، وقلبت أولوياتها، فجعلت دنياها أمام دينها، بعد أن كانت تضحي بدنياها في سبيل دينها. فأهل البيت المليّة ما يزالون كما كانوا، في بصيرتهم بالعدو، وعزمهم على جهاده، ولكن أتباعهم ليسوا كما كانوا!

ونحن لا نريد هنا أن نخوض في واقع صلح الإمام الحسن الله وظروفه وملابساته؛ فإنّ الأمر يستدعي وقفةً طويلةً لا يسعها هذا البحث. ولكن هذه الأُمور

<sup>(</sup>١) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج٢، ص٢١٤.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، محمد بن أحمد، سير أعلام النبلاء: ج٣، ص ٢٦٩.

وغيرها اضطرت الإمام الحسن الله إلى مهادنة معاوية، وكان الصلح بالنسبة له أسوأ الخيارات، ولكنّه اضطر إلى القبول به، بشروط اشترطها على معاوية من أهمّها: أن يعمل بكتاب الله وسنّة نبيّه، وأن يكف عن سبّ وشتم أمير المؤمنين الله وأن يعيد صورته في أعين الناس، وأن لا يلاحق شيعة أمير المؤمنين الله وأصحابه، وأن يعيد الأمر من بعده لأهل البيت الله المحسن فإن مات فللحسين الله المحسن المنها ا

إنّ الشرط الأخير يُعدّ الأهمّ في تلك الشروط؛ فإنّ الصلح لم يكن تنازلاً مطلقاً عن السلطة لبني أُميّة، وإنّها هو هدنة مؤقتة فرضتها موازين القوى، تُسلّم فيها إدارة الدولة إلى معاوية، ثُمّ بعده يرجع الحق إلى أهله.

ولكن معاوية \_ وكها هو متوقع \_ لم يلتزم بأيّ من تلك الشروط، وبعد دخوله للكوفة أعلن نقضه لتلك الشروط، وقال مخاطباً أهلها: يا أهل الكوفة، أظننتم أنّي قاتلتكم لكي تُصلوا، أو لكي تصوموا؟! وإنّها قاتلتكم لكي أتأمّر عليكم، فآتاني الله ذلك، وأنتم كارهون، وكلّ ما شرطته للحسن بن علي، فهو تحت قدميّ هاتين (۱). وبنو أُميّة عموماً ليس لديهم مبادئ ولا عهود ولا مواثيق.

لقد تنصل معاوية من كلّ شروطه، أمّا العمل بالكتاب والسنّة، فقد جهد في خالفتها، وحاول جاهداً طمس معالم سنّة رسول عَيْلُهُ، وقد أخبر عَلَيْهُ بذلك، كما روى أبو ذريهُ، حيث قال، وهو في الشام وقد جرت بينه وبين معاوية مصادمات كثيرة: «سمعت رسول الله عَيْلُ يقول: أول مَن يغيّر سنتي رجل من بني أُميّة»(۱). وقد روى الإمام الحسن الله عن جدّه رسول الله عَيْلُ : «ولو لم يبق من أُميّة إلّا عجوز درداء لبغت دين الله عوجاً»(۱). ويكفيك كشاهد على ذلك تبنيه لزياد، وإلحاقه بنسبه، والنبيّ عَيْلُهُ

<sup>(</sup>۱) أُنظر: ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج ١٦، ص٤٦. وابن كثير، إسهاعيل بن عمر، البداية والنهاية: ج٨، ص ١٤٠. وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية: ج ٨، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) الراوندي، قطب الدين، الخرائج والجرائح: ج٢، ص٥٧٤.

يقول: «الولد للفراش وللعاهر الحجر»(۱). أو رأيه في الربا المضاد لسنة رسول على المعدد وي مالك في الموطأ وغيره: «أنّ معاوية بن أبي سفيان باع سقاية من ذهب أو ورق بأكثر من وزنها، فقال أبو الدرداء: سمعت رسول الله على ينهى عن مثل هذا، إلّا مثلاً بمثل، فقال له معاوية: ما أرى بمثل هذا بأساً. فقال أبو الدرداء: مَن يعذرني من معاوية؟ أنا أُخبره عن رسول الله على ويخبرني عن رأيه، لا أساكنك بأرض أنت بها»(۱). وهذا أمر واضح، فبنوا أُميّة أرادوا أن يبنوا لهم إسلاماً كما يريدون (الإسلام الأُمويّ في مقابل الإسلام النبويّ).

وأمّا بالنسبة إلى النيل من أمير المؤمنين الله فقد جعل سبّه سنّة، يشبّ عليها الصغير، ويشيب عليها الكبير، وقد روى مسلم في صحيحه عتاب معاوية لسعد في سبب عدم سبّه لأمير المؤمنين الله (أ"). وأصدر مرسوماً إلى جميع الأقطار أنّه برئت الذمّة ممّن روى في أبي تراب شيئاً فاقطعوا رزقه، واهدموا داره، وامحوه من الديوان. ووضع الأحاديث في الانتقاص من أمير المؤمنين الله وكلّ ذلك مسطور مشهور في كتب الحديث والتأريخ.

وأمّا بالنسبة إلى ملاحقة أصحاب أمير المؤمنين الله فقد حاول جاهداً تصفية العناصر القياديّة الواعية في الأُمّة الأنّه يعلم أنّ وجود هؤلاء سوف يشكل مانعاً دون تنفيذ المُخطط الأُمويّ الأنّ وجود كلّ أُمّة إنّها هو بقياداتها وعناصرها الواعية والأُمّة التي لا تملك شخصيّات قياديّة واعية وبصيرة تُعدُّ أُمّة ميتة ولهذا ترى الظالمين يحاولون دائها تصفية عناصر الوعي في الأُمّة ، وأنت تعرف أن شخصاً واحداً حكياً بصيراً شجاعاً يساوي آلافاً من عرض الناس بل ملايين فقام معاوية بتصفية خواصّ شيعة أمير المؤمنين الله كعمرو بن الحمق الخزاعي، وحجر بن بتصفية خواصّ شيعة أمير المؤمنين الله كالله علين الحمق الخزاعي، وحجر بن

<sup>(</sup>۱) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٥، ص٤٩١. البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري: ج٣ ص٥.

<sup>(</sup>٢) مالك بن أنس، الموطأ: ج ٢، ص ٦٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر: مسلم بن الحجاج، صحيح مسلم: ج٧، ص١٢٠.

عديّ الكندي، ورشيد الهجري، وميثم التهار، ومسلم بن زيمر، وعبد الله بن نجي الحضر ميين، وابن حسان العنزي، وجويرية بن مسهّر العبدي، ومحرز بن شهاب السعدي، وجميل بن كعب الثعلبي وغيرهم كثير.

طبعاً غير الذين قتلهم في صفيّن؛ فقد قتل خمساً وعشرين ألفاً من خيرة الأُمّة، وفيهم مئة صحابي وخمسة وعشرون بدرياً. وغير الأُلوف التي قتلها زياد بن أبيه وسمرة بن جندب، وفيهم العلماء والقرّاء.

وأمّا فيها يرتبط بالبند الرابع، وهو أن يرجع الأمر للحسن أو الحسين المَهَا فقد خالفه أيضاً وراح يدعو لبيعة ولده يزيد بن معاوية، وهو ما سنتحدث عنه بالتفصيل في القسم الثاني من هذه المقالة إن شاء الله تعالى.

وبذلك تتضح لك عزيزي القارئ صورة إجمالية عن الأوضاع التي تلت رحيل الرسول الأعظم على الله والظروف التي سبقت واقعة عاشوراء، والتي كان لها الدور الفاعل والمؤثر في حدوث تلك الواقعة الأليمة في وقائعها، والعظيمة في نتائجها.



السيد نعمة جابر آل نور<sup>(۱)</sup>

#### تمهيد

لكلّ دين من الأديان ـ التي نزلت من قِبل السهاء، والتي أخبرنا بنزولها القرآن الكريم، أو أخبرنا بها التاريخ على مرّ العصور من خلال كتاباته، أو من خلال معتنقي هذه الأديان، الذين لا زالوا يهارسون طقوس تلك الديانات ـ ميزات اختصّ بها عن الأديان الأُخرى، كاختصاص بعضها برقعة جغرافية محدودة، أو نزولها إلى مجموعة من البشر محدودة العدد ﴿إِلَى مِأْتَةِ أَلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ (٢)، أو متّحدة الثقافة والتوجّه، كما في قوم لوط. وغيرها من الميزات التي اختصّت بها بعض هذه الديانات.

وأهم ما يميّز الدين الإسلامي عن غيره من القوانين هي شموليته لواقع الحياة على كلّ المستويات، فهو لا يعالج المشكلة القائمة على فسحة الواقع من زاوية واحدة، أو ينظر إليها بعين حولاء لا ترى ما يواجهها، إلّا من الزاوية التي تستطيع الإبصار فيها، وهذا اللون من النظر تتفرّد به الرؤى الوضعية (النظريات الوضعية)، التي تتفجّر من بحبوحة الأرض بين الحين والآخر، ثمّ يظهر العجز عليها؛ لعدم

<sup>(</sup>١) كاتب وأستاذ في الحوزة والجامعة.

<sup>(</sup>٢) الصافات: آية ١٤٧.

إنّ هذه الشمولية لهذا الدين واستيعابه للواقع بكلّ أصعدته؛ ينتج عنها الخلود لهذا الدين وصلاحية منهجه لكلّ زمانٍ ومكان، ولكن بعد أن يتوفّر الشرط الأساس له، وهو توفّر المساحة التطبيقية، والنموذج الصالح، الذي سيهارس عملية التطبيق في الخارج (على أرض الواقع)، وبهذا الشرط المذكور يمكن لهذه الشريعة أن تُفرغ نظرياتها المتعدّدة على مساحة التطبيق، والارتقاء بالمجتمع إلى أقصى غاياته التكاملية.

وهذا الشرط نفسه متوقف في تحققه على عدم توفّر النقيض الذي يقف أمام وقوعه في الخارج؛ لأنّ النقيض سيكون المانع من استمرار التطبيق المذكور، ومقيّداً لأيدي النموذج الصالح، ومعرقلاً ثقيلاً في وجه الحركة التكاملية المطلوبة، والتي بها يتمّ اختصار الزمان وتوفير الملائمة للمكان.

والنقيض المذكور هو ابتلاء الشريعة بالنموذج الكلّ على عاتقها، بمارساته الاستبدادية والنفعية، التي تؤول بها أوضاع الأمّة إلى التصحّر والجمود والتشويه، والذي يزيد من حجم التخريب في مساحاتها؛ ممّا يشوّه صورتها في نظر القاصي فضلاً عن الداني الذي دبّ اليأس في بقعة نفسه، وأوجد للشريعة فيها صورة ناقصة الملامح مشوّهة المعالم، يجعلها في مصافّ الأديان والأُطر وحات الوضعية السائدة في العالم.

من هنا؛ برزت الحاجة إلى تأسيس منهجية فكرية صحيحة، لتحصين الواقع الفكري للأُمّة والذود عنه بكل ما أُوتينا من قوّة، ولا بدّ من دراسة التاريخ دراسة موضوعية؛ لإبراز الصورة اللامعة له، والأهمّ من ذلك كله هو إيجاد نهاذج نقيّة تُبرز للعالم صورة الدين الحيّة القابلة إلى تصدير رؤاه الفكرية، والقابلة للثبات والصمود في وجه الثقافات والنُّظم التي تعتمد في واقعها على سياسة (ثقافة) الإلغاء والتهميش، وإرساء المرموزات الدينية العظيمة للأجيال القادمة؛ لأنّها تشكّل مصدراً من مصادر القوة والانتهاء في حاضر الأُمّة ومستقبلها.

فكانت النهضة الحسينية \_ بها اشتملت عليه من عناصر حيوية، أكسبتها القدرة على الإبداع والتأثير \_ هي القوّة الصالحة والمؤثرة لإيجاد الاهتزازات، وعمليات العصف اللازمة لإعادة الأُمّة إلى وعيها، وبثّ الثقة في نفوس أبنائها، وإصلاح ما يمكن إصلاحه من أمر الأُمّة؛ لتكون النواة التي تعتمد عليها عملية الإصلاح المستقبلية، طبقاً لثوابت الشريعة ذات القيم المستمدة من السهاء، ومن هذه العناصر:

### النهضة الحسينية وامتدادية النموذج النقى

كنّا قد أشرنا إلى صلاحية الدين الإسلامي للامتداد والشمول، وهنا نحاول الربط بين الاستمرارية المذكورة وبين النموذج النقي من زاوية نسأل من خلالها: هل يشترط أن يتكون لدينا مجتمع يحتوي على نموذج نقي مستمر؛ لكي يتلاءم مع استمرارية المنهج وشموليته، أم تكفي صلاحية المنهج للاستمرار فقط دون نموذجه؟ فلو قلنا بعدم الملازمة؛ فهذا القول يستلزم عدم التوازن في الكفّة؛ إذ كيف يتلاءم المنهج القابل للاستمرار في استمراريته بدون النموذج النقى.

إذاً؛ فلا بدّ من القول بالملازمة وعدم الانفكاك بين الطرفين؛ لكي نضمن الاستمرارية بكلّ أبعادها؛ ولكي نتقصّى من حالة الشكّ في استمرارية المنهج، ورفع النقض الوارد في المقام.

وبناءً على هذا؛ فلا بدِّ من امتدادية النموذج النقي، وهو هنا\_وعلى نظرية المذهب

الإمامي - ممتد بوجود المعصوم الذي نصبه الله عز وجل لهداية البشر وحفظ شريعته بعد النبي على النبي النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، بنا فتح الله وبنا ختم الله، ويزيد رجل فاسق، شارب الخمر، قاتل النفس المحترمة، معلن بالفسق، ومثلي لا يبايع مثله. ولكن نُصبح وتُصبحون وننظر وتنظرون أينا أحق بالخلافة والبيعة »(١).

هذا المقطع من كلام الإمام الحسين الله يوضّح تفاصيل الامتداد للنموذج النقي، المعتمد في عملية الإصلاح في المساحة المخرَّبة من أرضية الأُمّة، على عمق الجذور المرتبطة بالسماء والمؤيّدة بها.

وقد أحسّ يزيد بهذا النموذج وأحسّ بخطره، كما أحسّت بطانته المنتفعة من قربها من أميرها الوهمي، وإنّ هذا النموذج يشكّل مصدراً للثورة، ويُهدّد المصالح المادّية لهم، ويعلّق مشروعهم التشويهي المعتمد على سياسة التزييف في بناء الأُمّة العَقَدي والتاريخي، وهذه الامتدادية تسعى إلى قلب الموازين التي تعتمد عليها آليات الاستعباد والاستبداد، وآليات مصادرة الحقوق والحرّيات، والتلاعب بمصائر الأُمّة.

وقد ساهمت في هذا الامتداد عوامل مختلفة على قمّة هرمها الوراثة، ذلك العامل المهم في سلّم الكمال، كما لمسناه في تركيبة الإمام الحسين الله الكمالية «إنّا أهل بيت النبوة» كمختصة لم يشاركه أحد فيها من الأغيار، كما أنّما في الوقت نفسه جلبت له هذا الكمّ الهائل من مشاعر الحقد والكراهية لدى ذوي النزعات المادية، المُختلّي التركيب وراثياً (التركيب النفسي).

وهذا الامتداد للنموذج مستمد من شعار إسلامي غاية في الخطورة على الآخرين (من هم بالاتجاه المعاكس)؛ لأنه مهد لهم بكل مفردة من مفرداته، ألا وهو شعار «أفضل الجهاد كلمة حقً عند سلطان جائر»(٢).

<sup>(</sup>١) ابن طاووس، على بن موسى، اللهوف على قتلى الطفوف: ص١٧.

<sup>(</sup>٢) الأحسائي، ابن أبي جمهور، عوالي اللئالي: ج١، ص٤٣٢.

هذا الشعار هو اللائحة السياسية للمنهج الممتد، حمله وحكم به مفردات الحياة والدولة، وألزم الأُمّة المشاركة في صنع وتطبيق هذه اللائحة، التي ترفض مفهوم الاستبداد والعبثيّة بجميع صورها، وأيّاً كان مصدرها.

ولم يكن الإمام بغافل عمّا تمارسه السلطة الأُموية، بقيادة العبثي يزيد وهو يلاحق الرساليين، ويُحصى عليهم الأنفاس؛ استمراراً منه لمنهجية الطلقاء.

وكان الإمام يرى مقدار الخسف الحاصل في أرضية الأُمّة الإسلامية العقائدية والمبدئية، والتي إن استمرّ الوضع بها كذلك سوف لا يبقى لهذا المنهج الرسالي شيءٌ يُذكر، وسيسقط الإسلام ولن تقوم له قائمة.

فكان تشخيصاً دقيقاً وحاذقاً استدعى من الإمام الحسين الله أن يخطّط للثورة؛ لكي تستعيد الأُمّة عافيتها، ولكي يضع الأُمور في نصابها الصحيح، كها جسّدها النبي الأكرم الله ولذا نرى أنّ الإمام الله اعتمد سلوكيات يعلم مُسبقاً أنّها ستكلّفه المزيد من التضحيات، فتارة نراه يقول: «ومثلي لا يبايع مثله». وأُخرى يقول: «وأنا أحقّ مَن غير»(١). ووفقاً لهذه السلوكيات وما سواها يُعلن أنّه النموذج المتّحد والأمثل لتطبيق النهج الرسالي.

وأحقّية الخلافة ليست حكراً وملكاً مادّياً كها يراه الاتجاه اليزيدي، حتّى يأتي دور الصراعات الشخصية هنا، بين مَن هو ملك وآخر يرى الأحقّية له بالخلافة، بل المسألة تتعلّق بروح المنهج السهاوي المتكامل، حيث قطع سبل المنازعة في الموضوع، ونصَّ عليها في مواطن عدّة، وحْياً وحديثاً، ويعنينا مسألة عليها مئة وعشرون ألف شاهد، وقعت في بقعة اسمها خم، حدّدت بموجبها مواصفات الخليفة، ونصّ عليه، وقيل فيها: بخ بخ...

ومن التطبيق أنّ هذه المواصفات والعقلية المذكورة لا تنسجم مع روح المبدأ المادّي للتيارات المعاكسة؛ لأنّها ستُترجم إلى سلوكيات ونهج سياسة تبقى تحرّك الأجيال على مرّ العصور والأزمان، ملازمةً لاستمرارية المنهج وامتداده.

<sup>(</sup>١) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٤٠٣.

وهكذا تحرّك الإمام الله في الأُمّة المقهورة الضعيفة ليُعيدها إلى جادّة الصواب، بعد أن أوشكت على تقبّل الفكرة اليزيدية التي أخذت بالتجذّر والالتصاق، وفعلاً تحرّك الإمام الله.

## الحتمية في التحرّك

عندما فشل الوليد في انتزاع البيعة من الإمام الحسين الله صار لزاماً على الإمام الله عن حين خروجه من مجلس الوليد والي المدينة \_ أن يستعد للخروج من المدينة في جوف الليل، فخرج وهو يتلو قوله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ مِنْهَا خَابِفًا يَثَرَقَّ أَقَالَ رَبِّ المدينة في جوف الليل، فخرج وهو يتلو قوله تعالى: ﴿ فَنَرَجَ مِنْهَا خَابِفُا يَثَرَقَّ أَقَالَ رَبِّ المدلك، فَجُرِي مِنَ القَوْمِ النَّالِمِينَ ﴾ (١). وسلك الطريق المعتاد حتى طُلب منه أن يغير المسلك، فأبى قائلاً: «والله، لا أفارقه [الطريق الأعظم] حتى يقضي الله ما هو قاض » (١).

وقد كان السؤال هنا عن تغيير المسلك في سير الجادّة، إلا أن الجواب جاء بالنفي عن مفارقة الطريق الأعظم، على لسان البطل الثائر ذي الامتدادية، والأمثل في أحقّية الخلافة الشرعية لخصوصياته المتعدّدة المرتبطة بوحي السهاء من جانب، ومن جانب آخر السلوك الأخلاقي العظيم الذي تهواه نفس العدو قبل الصديق.

إنّ الجواب يدلّ على حتميّة التحرك في الثورة، والتعبير المتقدم في جواب الإمام الله من ثوابت التحرّك والأسس التي لا يخالطها الشكّ في عملية الإصلاح، هذا الثابت نابع عن معرفية تامّة لأُمور الأُمّة آنذاك، كيف وهو الخبير ابن الوصي الذي يدرك ويعلم أنّ صلاح الأُمّة لا يتمّ إلّا بالثورة، ولكن أي ثورة، الثورة المدروسة الخُطى، ذات الثوابت العميقة، التي تمثّل المرتكز الذي يُعتمد عليه في عملية النهضة الحتمية الوقوع.

دخل مكّة ٣ شعبان سنة ٢٠ للهجرة، فأقام فيها أربعة أشهر وأياماً، وهي أقدس مكان تهوى إليه القلوب من كلّ فج عميق، فالتفّ حوله المسلمون وكعادة أهل العلم ـ لا يرون زكاته إلّا بتعليمه الناس ـ علّمهم من فيض علمه؛ لأنّه ابن الوصى



<sup>(</sup>١) القصص: آية ٢٠.

<sup>(</sup>٢) المفيد، محمد بن محمد بن النعمان، الإرشاد: ج٢، ص٣٥.

ويُجاب عنها ـ بمختصر الكلام ـ: أنّ شخصاً مثل الإمام الحسين الله يعي تماماً مسؤوليته في التحرّك الرافض، لا سيها وأنّ في خروجه من المدينة ودخوله مكّة ومكوثه فيها أربعة أشهر وأياماً، كلّه يصبّ في التخطيط السياسي الواعي الذي يعتمد على الأُمّة في التحريك، ويهيئ له الظروف الملائمة للانطلاق؛ فحلّ إحرامه ولم يكمل حجّه، وصرّح بعملية التحرك تاركاً المرحلة السرّية فيه، ومختصراً عنصر الزمن؛ لأنّ هذه المرحلة من حياة الأُمّة لا تتحمّل الانتظار؛ فلا بدّ من هزّة عنيفة تعبّر عن مكنون الأُمّة، فأعلن النداء: «ألا ومَن كان فينا باذلاً مهجته، موطّناً على لقاء الله نفسه؛ فليرحل معنا، فإنّي راحل مصبحاً إن شاء الله تعالى (۱۱). وهي صرخة في واقع الكواليس، ودعوة طوعية لكلّ مَن يجد في نفسه توافر الشروط في البذل والتوطّن الكواليس، ودعوة طوعية لكلّ مَن يجد في نفسه توافر الشروط في البذل والتوطّن والاستعداد للرحيل بهذه الصورة المثالية، التي لم يشهد لها التاريخ من قبل، إنّها في غاية الصراحة والوضوح، خالية من كلّ المهارسات القسرية، وهذا نوع من المنهجية في التحرّك الواعي الذي يضمن للأُمّة كرامتها المهدورة، ويُعيد إليها حالة الوعي في المركة.

إنّ روح الإمام الحسين الله روحٌ تجري العقيدة في عروقها، ولا يتحرّك إلّا حسب ما يُمليه عليه الواجب الشرعي في الحفاظ على عقيدة الأُمّة، التي تعرّضت للاهتزاز والانهيار لولا خروجه الذي صحّح المسار، مع علمه بأنّ خاتمة المطاف في التحرّك قتلٌ وسبي، لكنّ هذا لم يثنه عن عزمه في الحركة؛ ولذا نراه يخطّط للثورة؛ ابتداءً من رفض البيعة والخروج من المدينة، مروراً بالإقامة المؤقّتة في مكّة، وانتهاءً بحفر الخندق وتفقّد ساحة المعركة المقبلة، وهي عملية في غاية الدقّة، لا تدلّ إلّا على فكر القائد وشمولية النظرة القيادية عنده، وتدلّ على أنّ الهدف الذي يسعى إليه الإمام

فجي الهمدة العمينة والعناصر العيوبة الإبداع والتأثير في الأمة ويسيون إلي

<sup>(</sup>١) ابن نها الحلي، محمد بن جعفر، مثير الأحزان: ص٤٠.

الحسين الله على الله الفداء \_ أسمى من كلّ الموازين المادّية؛ لأنّه نابعٌ من علم الإمام ابن الوصى الذي به فتح الله وبه يختم، ومثله لا يبايع مثل يزيد.

### سمو الأهداف

لقد شهدت الأُمّة الكثير من الثورات ذات الطابع الإصلاحي، ووقف خلفها الكثيرون، وروّجوا لها كحالات إصلاحية تهدف إلى تصحيح مسار الأُمّة المنحرف، ولكن سرعان ما خبا وهج تلك الثورات، وتعرّضت للتآكل، وبقيت مجرّد أحداث مرّ عليها الزمن، وجزءاً من تراث الأُمّة، وبقيت آثارها (السلبية الطابع) تنعكس على واقع الأُمَّة؛ نتيجةً لردود الأفعال التي أحدثتها في الساحة (ساحة الأُمَّة)، والمتقصّى لأسباب الانحسار عن مسرح الأحداث يجد أنّ مثل هذه الثورات تطلق شعارات إصلاحية الطابع، لكنّها تُخفى خلفها الأغراض الحقيقية لنفوس مدّعيها؛ الأمر الذي يدعو إلى ضبابية أهدافها، فتخلو تلك الأهداف من الاستناد التامّ إلى الدعامة التي تمنحها عنصر القوة والاستمرار، والمستمدّ من الاتّكاء على العقيدة التي تؤمّن الثبات والامتداد والمقبولية.

ولذا؛ نرى الإمام الحسين اللِّه أعلن عن سموِّ الهدف الذي من أجله خرج، وهو أمرٌ لم تألفه الأُمّة من قبل، فالإعلان عن الهدف قد يتيح للمتربّص أن ينقض على المشروع في مهده، والإعلان عن الهدف \_ ولاسيها من شخص ورث الامتداد من بيت الوصى - أسمى ما في الثورة؛ حيث لم يترك للأُمّة خيار (إمّا أو)، ولا ثالث لهما: «إنّي لم أخرج أشراً ولا بطراً، ولا مفسداً ولا ظالماً، وإنّم خرجت أطلب الإصلاح في أُمّة جدّى محمد عَيْنَ أُريد أن آمر بالمعروف وأنهى عن المنكر»(١).

وهو شعار لا يختلط به غيره، مع علمه بها سيؤول إليه الأمر من قتل وأسر وسبي، لكنَّه يدلُّ على أعلائيَّة الهدف وسموَّه؛ ولذا صمَّم على السير إلى كربلاء، وكلمة السير إلى كربلاء تستوقفنا للتأمّل، فالسفير أُرسل إلى الكوفة، العاصمة الحاضرة، وتقصّى

<sup>(</sup>١) الخوارزمي، محمد بن أحمد، مقتل الحسين الله: ج١، ص١٨٨.

السير إلى كربلاء، حيث (إلى) الغائية هنا يرجع بنا إلى خارطة الأحداث التي رسمها لنا النموذج المتصل بالسماء؛ حيث قال: «سيُقتل ولدي الحسين بأرضِ يُقال لها: كربلاء»(١).

إنّ الأُمم السابقة (عدا النخبة الرسالية) اعتادت أن تنصب العداوة لمصلحيها؛ لأنّهم يشكّلون الخطر الذي سيطيح بتأسيساتهم المادّية ويحيلها إلى رماد؛ وإن النموذج النقي عالم بأنّ الأُمّة سيؤول أمرها إلى الخراب، بعد الهنات التي تعرّضت لها، وامتناع الأُمّة عن الإتيان بالدواة والكتف؛ ممّا عطّل عملية الكتابة التي لو حصلت في حينها لتمّ التطبيق للمنهج الرسالي، وهو أن تكون الأُمور بيد النموذج الأمثل القادر على إدارة عجلة الحياة بكافّة أصعدتها؛ نظراً لما يتمتّع به من خصوصيات أهّلته لهذا المنصب.

ولو تت الملازمة بين قابلية المنهج للاستمرار وبين صلاحية النموذج النقي للامتداد، تتم قواعد العملية الإصلاحية على أفضل صورة رسمتها السهاء؛ لأن هناك فرقاً واضحاً بين وجود منهج رسالي مستمر وبين الواقع التطبيقي لهذا المنهج الرسالي، ولعل من أبرز الإشكاليات التي واجهت المنهج هي عدم إتاحة الفرصة المناسبة له بالنزول إلى حيز التطبيق.

قال الإمام الحسين الثيلا: «مَن رأى منكم سلطانا جائراً، مستحلاً لحرام الله، ناكثاً لعهد الله، خالفاً لسُنَّة رسول الله، يعمل في عباد الله بالإثم والعدوان، فلم يُغيّر بفعل ولا قول؛ كان حقاً على الله أن يُدخله مدخله» (٢).

والإمام الله يعلن بهذا الخطاب المقدس دعوة صريحة لتشخيص هوية الأُمَّة السياسية والقائمين عليها في إشراك الشريحة التي تسكت عن إبداء الرأي الآخر في المهارسات التي لا تنسجم مع روح المنهج، ووعدهم بالمؤاخذة والإدخال في نفس المدخل، وهو مبدأ اعتمده الإمام الله كخطة لتخليص الساحة من الشوائب كشروط لجعلها نقية، وأغلقت الأبواب على مَن لم يخرج؛ ولذا نرى أن الذين صمدوا في

<sup>(</sup>١) أُنظر: ابن عساكر، على بن الحسن، ترجمة الإمام الحسين اليِّيِّة: ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، على بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٤، ص٤٨.

الميدان هم الذين لم يختاروا على الخلود أمراً غيره؛ فاشتروا رضا الله بأغلى الأثمان: ﴿إِنَّ اللَّهَ اللَّهِ مَا اللهِ بأَعْلَى الأثمان: ﴿إِنَّ اللَّهَ اللَّهِ مَا اللهِ بأَعْلَى الأَثمان: ﴿إِنَّ اللَّهَ اللَّهِ مَا اللهِ بأَعْلَى الأَثمان:

ومن المؤكّد أنّ النخبة الصالحة هي التي تأخذ على عاتقها مهمّة تقنين جوانب حياة الأُمّة باعتبارها صاحبة الوعي الرسالي والذهنية المتفتقة، والتي تستطيع من خلالها أن تمتلك القابلية اللازمة في الإدارة.

ومعلوم لذي كلِّ لُبّ، أنّ النخبة لم تصل إلى مرحلة النخبوية إلّا بعد أن مرّت بعمليات استجلاء وغربلة للنوايا، اجتازوا جميع مراحلها؛ فوصلوا إلى مرحلة توطين النفس على الموت، فكانت النتيجة: «والله، لقد بلوتهم، فما وجدت فيهم إلّا الأشوس الأقعس، يستأنسون بالمنيّة دوني استيناس الطفل بمحالب أُمّه»(٢).

وهذه الخطّة في استجلاء نوايا القوم أثبتت مقدار إخلاصهم في الفداء والتضحية في سبيل العقيدة وكرامة الإنسان، وتبقى ثورة الإمام الحسين الله نبراساً لكلّ من يسعى للبحث عن عزّة النفس ومعنى الشرف والإنسانية.

### شفافية التحرّك

إنّ الإعلان عن هدفية الثورة عند الإمام الله لم يكن منفصلاً عن التحرّك منذ البداية، مع العلم المسبق بها ستؤول إليه الأحداث فيها بعد التحرّك، وبها أنّ الإمام الله خاطب الأُمّة واستنهضها؛ لأجل إزالة التشويه الحاصل في ساحة العقيدة، لكنّه في الوقت نفسه مارس الدور القيادي الكامل في إدارة التحرّك؛ فمنذ أن وصلت إليه الكتب المتوالية من الأُمّة شكّلت عنده الخطاب الشرعي اللازم للتحرك نحو الثورة، فباشر التحرّك المدروس.

فعندما لقي عبد الله بن مطيع الإمام الله في طريق مكة، قال له: «جُعلت فداك، أين تريد؟ قال [الإمام الله ]: أمّا الآن فمكة» (٣).

<sup>(</sup>١) التوبة: آية١١١.

<sup>(</sup>٢) الحسن، عبد الله، ليلة عاشوراء في الحديث و الأدب: ص٤٧.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، علي بن أبي الكرم، الكامل في التاريخ: ج٤، ص١٩.

ثمّ حذّره من الكوفة لشؤمها وخذلان أهلها لهم، ثمّ أشار عليه بملازمة الحرم المكي؛ ظنّاً منه أنّ السلطة آنذاك تأخذ حرمة الحرم بعين الاعتبار، وهو ظنُّ يختلف عن ظنّ القيادة الحكيمة ومنهجيتها الرائدة في الإصلاح التي اتبعها الإمام الله ومع هذا؛ فإنّ المُستشفّ من قول ابن مطيع بعد طلبه المكوث في مكّة أن تُتّخذ مكّة كقاعدة للإمام بدليل قوله: «ويتداعى إليك الناس من كلّ جانب...»(١١). مع أنّ الواقع الحياتي الذي أُسندت قيادته إلى الإمام الله يتطلّب تنقية الأهداف الإصلاحية؛ لتتناسب مع إشكاليات الأُمّة المعرّضة للتشويه والاهتزاز في العقيدة.

ولو نظرنا إلى مكوّنات الساحة السياسيّة التي شكّلت عناصر التحرك للثورة، ابتداءً من التحرّك نحو الطف، وإرسال السفير الفدائي العظيم المخلص، صاحب المُثل والمساحة الأخلاقية الرفيعة المستوى، وانتهاءً بكربلاء الدم والسيف والشهادة، وبهذا الشكل يتّضح مدى عمق العبقرية التي يمتلكها الإمام الحسين الله في الثورة، فنجح في استدامة روح الثورة عبر المواقف التي تعرّض لها في كلّ مراحل التحرّك، فمثلاً: الطرماح بن عدي الطائي يقترح عليه أن يحتمي بطيء، وأنّه يكفل له عشرين ألف طائي حتى يتبيّن الأمر. فرفض الإمام الله هذا العرض الذي يبدو مغرياً لأوّل وهلة؛ فإنّ عملية الاحتماء لو أراد أن يهارسها الإمام الله يتمكّن منها قبل أن يتحرّك، أو قبل أن يصل إلى مشارف طيء، وعلماً منه أنّ هذه العملية ستلغي مشروع الثورة الحتمية الوقوع، سواءً احتمى أم لم يحتم.

كما أنّ المسألة ليست ذات طابع قَبَلي، حتّى يلجأ إلى الاستجارة بالقبائل الأُخرى لدفع القتل عن المستجير، بل هي ذات أبعاد أكبر من هذه التصورات، مسألة تعود إلى أنّ الإمام الحسين الله يمثّل الضمير الواعي للأُمّة، وثقافة لا يمكن مجاراتها؛ نظراً لامتداداتها المتشعّبة في المجتمع، وقرب نسبها وعهدها بالوحي الساوي؛ الذي أمدّها بكلّ قيم الساء، وكلّ هذه العناصر شكّلت الصلاحية المتكاملة للعنصر النقي، الذي يُمثّل تطلعات الأُمّة من خلال ممارسة عملية الوعي التام، وهذا ـ بمجموعه ـ الذي يُمثّل تطلعات الأُمّة من خلال ممارسة عملية الوعي التام، وهذا ـ بمجموعه ـ

(١) المصدر السابق.

شكّل بؤرة الخطر القادم على دنيا ذوي الاتجاهات المادّية؛ فهبّوا للانقضاض عليها، ولم يرضوا إلّا بانتزاع العلقة التي في الصدور، فالمسألة ليست محتملة لرؤيا تحليلية محدودة النظرة؛ ولذا قام الإمام الحسين الله في التحرّك بعملية يعلم أنّها معيدة للأُمّة رُشدها، وتنمّي الوعي لدى أبنائها؛ لكي تستمر عملية الثورة التي جاءت نتيجة الوعي الراقي، وفق المنهج الإسلامي (السهاوي)، على أيدي نخبة مارست عملية إيقاظ الأُمة من خلال الإيهان بالمنهج، لا من خلال التكوين الطبوغرافي للمجتمع.

## دور الأُسوة في القيادة

لاشك في أنّ الدور القيادي الذي مثّله الإمام الحسين الله ولّد جانباً معنوياً، استمدّ منه الثوّار ضهانة نجاح أهداف الثورة الحسينية؛ لأنّ الإيهان الراسخ بسلامة التحرّك وخلوّه من الرؤى الدنيوية ـ التي غالباً ما تعمل على تحجّر الثورات وجمودها ـ هو الذي جعل النخبة واثقة الخطى قوية العزيمة، وهذا الإيهان أنتج بهم أسباب الإبداع الشخصي، الذي شكل بدوره العنصر الإبداعي المتكامل للثورة وقائدها وأصحابه؛ لأنّهم وجدوا الأُسوة المتكاملة، والشخصية الممتدة في العمق الرسالي، وهذه الأُسوة شكّلت الدافع المعنوي العالي الدقة للنخبة الثائرة، وأعطتهم الزخومات اللازمة للاستمرار باتجاه الكال.

<sup>(</sup>١) التوبة: آية ١١١.

ولذا نرى الأُسوة القائد (الإمام روحي له الفداء) يقول: «أُثني على الله أحسن الثناء، وأحمده على السرّاء والضرّاء، اللّهم إنّي أحمدك على أن أكرمتنا بالنبوّة، وعلّمتنا القرآن، وفقّهتنا في الدين، وجعلت لنا أسهاعاً وأبصاراً وأفئدة، فاجعلنا من الشاكرين»(١).

إذاً؛ مصدر القوّة هو الارتباط بالسماء من جهة، وأداء التكاليف المناطة بالمخلوقين من جهة أُخرى، وفي البين إلهاب وتوهّج للوعي؛ يجعله قابلاً لإعلان الرفض لكلّ أنواع الاستبداد أو الاستلاب المهارس في واقع الأُمّة سياسياً وفكريّاً.

وبهذه الدقّة التي امتازت بها الأُسوة المخططة للثورة والقائدة لها تستطيع الأُمّة التمييز بين الحقّ والباطل، وبين الخير والشر.

وهذا الارتباط السهاوي الذي أشرنا إليه، والذي جُعل امتداداً لمنهج السهاء في الأرض، يتمثّل في حقيقة النبوة وخليفتها الإمامة، التي نصّت السهاء على اقتفاء أثرها؛ للخروج من الظلهات إلى النور، من خلال تقويم حركة التاريخ والواقع، وهذا النوع من الامتداد لا يعتريه أدنى ريب؛ وهو مساهم مساهمة فعّالة في رفع معنويات النخبة الواعية، وجعلها تستميت في سبيل المبادئ السامية، مع العلم القطعي بتلك النتيجة النهائية، التي وضعها لهم القائد الذي أخذ على عاتقه تهيئة كلّ مستلزمات الحرب؛ انطلاقاً من قوله تعالى: ﴿وَأَعِدُوا لَهُم مَّا الله مَا الحَندة خلف معسكر القيادة؛ وذلك لاستخدامه وفقاً لاستخدامات الحرب الوشيكة \_ بل الحتمية \_ الوقوع؛ وذلك لاستخدامه وفقاً لاستخدامات الحرب الوشيكة \_ بل الحتمية \_ الوقوع؛ علم النخبة الرسالية تقطع بعدم التقصير في مسألة التابع للمتبوع؛ لذا نراهم

<sup>(</sup>١) المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص٩١٠.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: آية ٦٠.

يوم الواقعة كانوا على استعداد منقطع النظير، رابطي الجأش شديدي المراس، ممّا حقق المراد في الآية الكريمة بإيجاد الرهبة في قلوب الأعداء بصنفيهم، أعداء الله وأعدائهم، أوجدوا الرهبة في قلوب الأعداء باعتهادهم الأسباب الطبيعية في المواجهة، بعد الاعتهاد على عنصر الغيب الذي ضمن للجميع التكامل من الحقوق: المواجهة، بعد الاعتهاد على عنصر الغيب الذي ضمن للجميع التكامل من الحقوق: وإنّ الله أشتري من المُومِينين أنفُسهُم وَأَمُولُكُم وأَن لَهُمُ اللّهِميّة الرابحة في الميدان بعناصر الاستهاتة، وأعطاهم الآيات المناسبة لخوض غهار المعركة الرابحة في الميدان الكربلائي، الذي حوى الكون بأجمعه يوم التقى فيه صنفان من القوة، مميّزان بخصائص ميّزت أحدهما عن الآخر، صنفٌ مثل كلّ قوى الخير في الكون، وآخر مثل كلّ قوى الخير، المتمثلة بالأنانيات القاتلة، التي أخلّت بمسيرة الإصلاح التي تبنتها قوى الخير، المتمثلة بأبطالها الشرعيين ذوي التأييد السهاوي، الذين خاضوا المعركة بأخلاقية لا نظير لها في التاريخ، وابتعدوا فيها عن كلّ المهارسات الإلجائية إلى العراق الطاعة، والانخراط في المعركة؛ إذ يقول القائد الذي أخذ على عاتقه تنفيذ أمر السهاء: «شاء الله أن يراني قتيلاً»(٢٠). ويقول: «لا أكرهكم؛ مَن أحبَّ أن يمضي معنا إلى العراق أوفينا كرائه، وأحسنًا صحبته، ومَن أحبَّ أن يفارقنا من مكانه هذا أعطيناه من الكراء على قدر ما قطع من الأرض»(٢٠).

أراد أن يعلم التاريخ - بجميع أجياله - المنهجية الصالحة للتعامل مع الجماهير الثائرة، للوصول بها إلى أفضل النتائج المرجوّة في عمليّة التغيير والإصلاح في مساحات الأُمّة المخرّبة، دون اللجوء إلى أساليب من شأنها أن تحقّق عمليات انتصار طوباوية، لا تلبث أن تفارق التاريخ وتتلاشى مع أوّل استيقاظات الأُمم، صرخات الحسين الله التي هتفت بها حناجر الموحّدين يوم المنازلة؛ فكان النصر حليفاً له ولأتباعه، بعد أن وقف منادياً أصحابه: «ألا وإنّي قد أذنت لكم؛ فانطلِقوا جميعاً في

<sup>(</sup>١) التوبة: آية١١١.

<sup>(</sup>٢) المازندراني، عبد الرسول، شرح زيارة عاشوراء: ص٩.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٠٩٩.

هذه الروحية الخاصة في الخطاب تناسب ـ تماماً ـ الإعداد العسكري الذي اتبعه القائد في تخطيطه لقيادة النُّخبة الرسالية المؤمنة، التي اختارت الفناء معه على البقاء في ظلّ أجواء حرّة لم تعهدها الصراعات التي ذكرها لنا التاريخ، بعيدةً عن كلّ أجواء العنف والاستبداد والتفرّد المقيت، وهذه الأجواء جعلت الرسالي يدافع عن العقيدة بإبداع خلّده ورمّزه في ذاكرة الأجيال؛ لأنّ قائده كان معه بمنتهى الصدق والصراحة والنقاء، حتّى مع مَن هو في معسكر الندّ، كما في جوابه للوليد حاكم المدينة: «أيّما الأمير، إنّا أهل بيت النبوة ومعدن الرسالة ومختلف الملائكة، بنا فتح الله وبنا ختم، ويزيد رجلٌ فاسق شارب الخمر قاتل النفس المحترمة معلن بالفسق، ومثلي لا يبايع مثله» (٢).

فهذه المنهجية الصريحة الصادقة نراها تُمارس مع الجميع بلا استثناء: «من أحبّ منكم الانصراف فلينصرف؛ ليس عليه منّا ذمام» (٣). وفعلاً كان الباقي هو النخبة التي حملت أعباء المرحلة الخطيرة في تاريخ الرسالة، التي بها أعادوا للدين رونقه وفعاليته التي أخمدتها الأهواء والأطهاع والمهالك الواهية ذات العُقد الدنيئة.

أخلاقية خاصة مُورست مع الجميع، شملت حتى القريب ممَّن كان معه قد شدّ الرحال نحو الحياة الأزلية؛ لذا نراه يخاطب النخبة لاستجلاء النوايا؛ ولكي يرتفع الغدر فيها بعد القول الصادق: «أخاف ألا تعلموا ذلك، أو تعلموا ولا تنصر فوا للحياء منّى، ويحرم المكر والخديعة عندنا أهل البيت»(٤).

فكانت الواقعة، وقد وصف القائد فيها أصحابه: «لا أعلم أصحاباً أوفي ولا خيراً

ة العسينة والعناصر العبوية للإبداع والتأثير في الأما

<sup>(</sup>١) أُنظر: المصدر السابق: ج٤، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٢) ابن طاووس، على بن موسى، اللهوف على قتلى الطفوف: ص١٧.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) الدربندي، فاضل، أسرار الشهادة: ج٢، ص٢٢٢.

من أصحابي، ولا أهل بيت أبر و لا أوصل من أهل بيتي، فجزاكم الله عنّى خيراً»(١).

وقد تمخّض عن قوله أروع النتائج في الدفاع عن العقيدة والمبدأ في أروع صور الاستقبال القتالي، متمثلاً بقول الأسدي للأنصار: «فإذا صار الصباح فأوّل مَن يبرز إلى القتال أنتم، نحن نقدمهم للقتال، ولا نرى هاشمياً مضرّجاً بدمه وفينا عرق يضرب؛ لئلّا يقول الناس: قدّموا ساداتهم للقتال وبخلوا عليهم بأنفسهم؟! فهزّوا سيوفهم، وقالوا: نحن على ما أنت عليه!!»(٢).

وقد نقل لنا التاريخ أجمل المشاهد الإبداعية في الاستهاتة والامتثال، تدلّ على نضوج الوعي لدى النخبة الواعية، شيخ كبير طاعن في السنّ، وامرأة عجوز، طفل رضيع، شباب بعمر الورود، الجميع أعطوا المبرّرات اللازمة لخلود الثورة وقائدها وأصحابه الأوفياء في سبيل إعلاء كلمة: لا إله إلا الله محمد رسول الله عليّ وليّ الله، وجعلها منهجاً صالحاً مستمراً قابلاً للشمول والامتداد.

### النتائج الحتمية

مع أنّ عاشوراء الحسين الله تتضمّن المأساة والتحدّي، فقد أحدثت في المجتمع الذي رضي بالذلّ والهوان هزات عنيفة، أعادت له بعض وعيه المفقود وإرادته المسلوبة، وهذا اللون من الوعي لم يفهمه المشفق والمعارض حينها نصحه بالتأجيل أو بتغيير المسار، فقد ردّ عليهم بقوله المستمدّ من وحي النبوّة المرتبطة بالسهاء: «والله، لا يدعوني حتى يستخرجوا هذه العلقة من جوفي، فإذا فعلوا سلّط الله عليهم مَن يذهّم، حتى يكونوا أذلّ من فرم الأمة» (٣).

ولأنّه يعلم أنّ السنن التاريخية التي تحكم الحياة لا بدّ من تحريكها بواسطة إحداث هزّة في وجدان الأمة، وعصف في ضميرها، وإنتاج حالة الوعي لديها.

<sup>(</sup>١) الأمين، محسن، أعيان الشيعة: ج١، ص٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الحسن، عبد الله، ليلة عاشوراء في الحديث والأدب: ص١٦٧.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٩٦.

كما أنّ المشفق قد عرض على الإمام المشورة والنصح غير المستند إلى الجذر العلمي بمجريات الأُمور الحتميّة، فقال: «يا عبد الله، ليس يخفى عليَّ الرأي، ولكنّ الله تعالى لا يغلب على أمره»(١).

ومع هذا، فالإمام قاطع بحتمية الخروج؛ لأجل تصحيح المسارات الخاطئة في الشريعة والحياة، ولم يعر أهمية لما قد أُبدي له من المشفق والمعارض، فسار بوعيه السهاوي ليحطم أجهزة الحكم ومؤسساته الخاطئة، بطريقة حسينية معتمدة على الوعي والفهم الدقيق، وهو عصارة الفهم الحسيني لمجريات الأُمور؛ فحصلت عملية التغيير المتوخّاة في الخروج الحسيني، وتغيّرت بُنى الإنسان الداخلية، وخلقت الوعي لديه من خلال كشف وتحطيم الزيف، وكشف المهارسات الجاهلية التي لا تمت إلى الدين بصلة، وكذلك بثّت تلك النهضة في النفوس عقدة جلد الذات، وضرورة إماتة النفس التي لم تُشارك ولم تنصر في تلك النهضة.

كما فتحت الآفاق أمام أعين الناس، ممّا جعلها تميّز بين الغث والسمين، وإن كانت مغلوبة على أمرها ظاهراً.

هذا من جهة، ومن جهة أُخرى نرى أنّ تلك النهضة مهدت للعديد من الثورات، التي استمدّت روحها من واقعة كربلاء الشهادة، ومنها على سبيل المثال: ثورة المدينة، وثورة التوابين، وثورة المختار الثقفي، وثورة عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث سنة ٨١ه، وثورة زيد بن على بن الحسين الله ١٢١ه.

وهكذا بقيت ثورة الإمام الحسين الله المصباح الذي يستضيء به كلّ ثائر يروم الثورة في كلّ أنحاء العالم؛ ليعيد للإنسان الاعتبار المفقود، ولكي يكون مؤثّراً في إحداث هزّات مناسبة في سنن الكون؛ لأجل الإصلاح والتغيير.

<sup>(</sup>١) المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص٧٦.

لا يخفى على اللبيب أنَّ العنصر الفاعل في الحياة هو الإنسان، صاحب الدور الريادي في مسيرة رسم حركة التاريخ، وتحقيق الهدف المنشود من خلقته: ﴿ يَكَأَيُّهَا الْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِكَ كَدِّمًا فَمُلَقِيهِ ﴾ (١)، وغالباً ما يتعرّض هذا العنصر الفعال إلى عملية هدم تشمل جميع بُناه الثقافية والفكرية، بل على جميع الأصعدة. وهو كفرد مساهم ضمن جماعة يُطلق عليها المجتمع، كلاهما يتعرّض إلى عمليات

وهو كفرد مساهم ضمن جماعة يُطلق عليها المجتمع، كلاهما يتعرّض إلى عمليات الاستلاب والغزو المسبّين عن عملية يُطلق عليها الركون إلى الغير (الظالم)، تلك العملية نصّ عليها الكتاب الكريم بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَرْكَنُواْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْفَتَمَسَّكُمُ ٱلنّارُ ﴾(١).

وتلك العملية (الركون) تؤثّر في هدم البناء الديني لكلا الطرفين(فرد، مجتمع) وتسبّب لهما الإعاقة وتعطيل المسارات الإصلاحية عندهما؛ لأنّها تحدث فيهما الشلل التامّ، أو شبه التامّ؛ ممّا يجعلهما غير شاعرين بها ينويان له، أو على الأقلّ يجعلانهما يغضّان الطرف، فيؤثران الصمت على الكلام، والاستكانة على العمل.

وما جرى في كربلاء \_ وما سبقها من أحداث يندى له جبين الإنسانية جمعاء \_ هو عبارة عن صراع بين ثقافتين، إحداهما مستندة في جذرها إلى السهاء، ومؤيدة بها ومتغلغلة في أعهاق الفطرة الإنسانية، والأُخرى سطحية خالية من القيم، وتفتقر في النشأة والتكوّن إلى ما يؤيدها، لكنها تستخدم الآليات المحرّمة ممّا لا تستخدمه الأُولى، فلغة الثقافة الأُولى نزاهتها وشعورها الدائم بضرورة المحافظة على القيم، والسعي الحثيث لعدم هدمها، بل هي القيم بذاتها، وأمّا لغة الثقافة الثانية، فهي تقدّم نفسها على أنّها الأمثل، ولو سمح لها بالتمدد لأتت على كلّ شيء؛ ولذا كان الإمام الحسين الحسين المناه مصيباً على الدوام بقوله: «على الإسلام السلام؛ إذ قد بُليت الأُمّة براع مثل يزيد» (٣).

العدد الخامس ، السنة الثانية .. ١٤٣٥ هـ. ١٣

<sup>(</sup>١) الانشقاق: آية ٦.

<sup>(</sup>٢) هود: آية ١١٣.

<sup>(</sup>٣) ابن نها الحلي، محمد بن جعفر، مثير الأحزان: ص١٥.

فالصراع لم يكن مجرّد خروج على حكم جائر، بل هو ثورة على القيم الفاسدة، التي طغت على المجتمع وأدّت إلى تلك الخرابية الواسعة، التي شملت وشلّت نظام القيم الصحيحة في الحياة، وإلّا لو كان الأمر كما يصوّره البعض لأمكن تسوية الأمور، وإعطاء البيعة والعيش بوفور تقتضيه مفرداتها، فالإمام عند رفضه البيعة ليزيد ووصفه له: «شارب الخمر، قاتل النفس المحترمة، معلنٌ بالفسق»(۱)، لم يكن رفضه مجرّداً عن الأسباب الداعية له، بل من أشدّه مواجهة للانحراف الحاصل في ثوابت الشريعة ومبادئها؛ مما يجعل الإمام الله المناقبة الكبرى (كربلاء)، فبان الصبح لذي عينين، وهو ليس صراعاً جديداً، بل له من سابقاته من النظائر، ممّا لا تختلف عنه بكثير، فمنذ بدء الدعوة الإسلامية أعلنت ثقافة الضدّ، قريش وحلفاؤها ـ عرباً ويهوداً فمنذ بدء الدعوة الإسلامية أعلنت ثقافة الضدّ، قريش وحلفاؤها ـ عرباً ويهوداً أعلنت الحرب منكرةً وحي الساء تارةً، ومشكّكةً به أُخرى.

ولا يخفى أنّ النصر دائماً وأبداً هو حليف الثقافة الأعمق جذراً، والممتدة والمعتمدة في جذرها إلى السهاء؛ فانتصر الإسلام، وأصبحت كلمة لا إله إلا الله تصدح فوق المنابر والمآذن.

وكانت تلك أُولى بدايات الصراع بين ثقافتين على أرض واحدة، مع كامل الانقطاع عن المالك المجاورة لهما، ومع قلّة مواردهما في العدّة والعدد.

والنظير الثاني ما آل إليه الأمر في صفين والجمل، وكلا النظيرين جاء ليصحّح المسارات الخاطئة، وفضح الزمر المشوّهة للمفاهيم والقيم الصحيحة؛ ولذا عندما نقول: إنّ حقيقة الصراع هو بين ثقافتين أُولاهما إصلاحية، والثانية إفسادية. لا نكون مجحفين لو وصفنا الثانية بأنّها انتهازية مستهترة، غير مقيّدة بضوابط الدين والأخلاق.

وهكذا كان واقع الحياة، بل المستفاد من سيرة الأنبياء والمرسلين أنّهم عملوا على انشر القيم بدءاً بآدم الله وختماً بنبوة الخاتم للرسل والرسالات محمد على أمضافاً إلى ما ورد في التاريخ من العِبَر الخالدة، الدالّة على أولويّة تقدّم القيم على المفاسد.

<sup>(</sup>١) ابن طاووس، على بن موسى، اللهوف على قتلى الطفوف: ص١٧.

ولذا؛ ورد التأكيد على أهمية حسن الخلق في المجتمعات، بقوله عَلِينا «أفاضلكم أحاسنكم أخلاقاً، الموطَّئون أكنافاً، الذين يألفون ويُؤلفون، وتوطأ رحالهم»(١).

ثمّ إنّ تأكيد المنهج السماوي على أهميّة القيم في الحياة، من خلال الجهاد والمجاهدة في سبيل الله: «إنّ الجهاد هو العروة، والأمر بالمعروف هو الوفاء، والنهي عن المنكر هو الححة»(٢).

وقد أبرزت الثقافة الأُولى (ثقافة الحسين اليُّز) هذه الرؤية في الإصلاح في إطار الأخلاق داخل المجتمعات؛ لما لها من الأهمّية في إدارة الواقع الحياتي للمجتمعات؛ لذا نراه الله يقول: «وأنا أوْلى مَن قام بنصرة دين الله، وإعزاز شرعه، والجهاد في سبيله؛ لتكون كلمة الله هي العليا $(^{(7)}$ .

ولا زال الصراع مستمراً إلى يومنا هذا، ولكلِّ مسلكه الخاص به، وممارساته التي ىتىعھا.

فهذا معاوية يخاطب أتباعه صراحةً: «ما قاتلتكم لتصلّوا ولا لتصوموا... ولكنّى قاتلتكم لأتأمّر عليكم؟!»(٤).

وهنا تكشف هذه الثقافة عن أخطر أوراقها، والأُمّة لا زالت تغطّ في السبات لا تحرَّك ساكناً ولم تغيّر شيئاً و ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ ﴾ (٥)، وفي المقابل نرى الثقافة الرافضة تضع في المعادلة ما يرجّحها: «لا والله، لا أُعطيهم بيدي إعطاء الذليل، ولا أُقرّ إقرار العبيد»(٦).

فكانت نتيجة الصراع هي الامتداد للمسار الذي رسمه الإمام الله على مرّ

(١) الحرّاني، ابن شعبة، تحف العقول: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الطبراني، المعجم الأوسط: ج٨، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) لجنة الحديث في معهد باقر العلوم، موسوعة كلمات الإمام الحسين الله: ص٨٠٥.

<sup>(</sup>٤) المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص١٤.

<sup>(</sup>٥) الرعد: آية ١١.

<sup>(</sup>٦) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٣٢٣.

وأيّ فتح ذلك المعبّر عنه، عندما خرج من مكّة: «من الحسين بن علي إلى بني هاشم، أمّا بعد، فإنّه مَن لحق بي استُشهد، ومَن تخلّف عنّى لم يبلغ الفتح، والسلام»(٢).

وأيّ رسالة إلى بني هاشم سادة الأُمم وقادة الأخيار وأُمناء الرحمن، ليس فيها احتمال بالربح والخسارة في الدنيا، بل فيها قطع بالربح والفوز في الآخرة، وهو المراد والمبتغى.

وهذا المراد ناتج عن الخطاب الإلهي: ﴿ وَأُعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِيثُ ﴾(٣).

وبها أنّنا أثبتنا أنّ حقيقة الصراع هو بين ثقافتين، وأشرنا إلى بعض الخصوصيات التي تكتنفها كليها، والآن نود الإشارة إلى أنّ كلاً منها لديه الآليات المناسبة لكي يوصل صوته إلى المجتمع، فالثقافة الأُولى تبتغي نشر القيم في الحياة، ولا بدّ أن تكون الياتها تناسب ما تذهب إليه، وإلا لانخرم وعدها للمجتمعات، بأنّها ستكون ناشرة لقيم الحياة فيها، وبها أنّها الممدوحة على لسان ربها؛ حيث قال تعالى: ﴿ ٱلّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَولَ فَي تَبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَ فَل بدّ من أنهًا ستقوم بنشر أجل القول في الحياة.

ثمّ قال: ﴿إِنَّ هَلَاهِ- تَذَكِرَةً فَكُن شَآءً أَتَّكَذَ إِلَى رَبِهِ عَسَبِيلًا ﴾(٥)، ولا شكّ في أنّ السبيل الموصل إلى الربّ هو سبيل القيم الصالحة لا الفاسدة.

ولو أنّنا نظرنا إلى ما ألقاه صاحب هذه الثقافة \_ في مختلف مراحل حركته نحو كربلاء \_ نجده يحرص كلّ الحرص على القيم مع الآخرين، فقد قال: «أيّها الناس، اسمعوا قولي ولا تعجلوا حتى أعظكم بها يحقّ لكم عليّ، وحتى أُعذر إليكم، فإن أعطيتموني النّصف كنتم بذلك أسعد، وإن لم تعطوني النّصف من أنفسكم، فأجمعوا

مباة والعناصر العيوية الإبداع والتأثير في الأمة

<sup>(</sup>١) الفتح: آية١.

<sup>(</sup>٢) ابن نها الحلي، محمد بن جعفر، مثير الأحزان: ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) الحجر: آية ٩٩.

<sup>(</sup>٤) الزمر: آية ١٨.

<sup>(</sup>٥) الإنسان: آية ٢٩.

رأيكم، ثمّ لا يكن أمركم عليكم غمّة، ثمّ اقضوا إليّ ولا تنظرون، إنّ وليّي الله الذي نزل الكتاب وهو يتولّى الصالحين(1).

وما أجمله من إعلان وإعلام للناس! فإنّه خطاب بضرورة الاستهاع وعدم العجلة والتأنّي حتّى تصدر النصيحة الحقّ، ثمّ يكون العذر له منهم، وما أجمل الدعوة إلى النّصف للأنفس التي هي أحبّ شيء إلى الإنسان! فلا بدّ من إعطائها النّصف، وعدم الإساءة إليها، وإقحامها فيها يسبّب لها المساءلة غداً (في الآخرة) أمام الله تعالى.

وما أجمله من صوت حقِّ وصدق وصراحة ملتزم بضوابط القيم والأخلاق، كما أنّ تلك الثقافة قد استعانت بآليات أُخرى؛ لأجل إيصال صوتها إلى الحياة، ولترفع الإبهام عن ذهن كلّ مستفهم بعدها عن كلّ ما يدور في خلده من عدم أحقية الخروج؛ لأجل إعادة الأُمور إلى نصابها الصحيح، ومن أبرز تلك الآليات هم الأصحاب الذين رافقوه إلى آخر المحطات في العملية التغييرية، فهذا برير ينادي: «يا معشر الناس، إنّ الله بعث محمداً بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله وسراجاً منيراً... أفجزاء محمد هذا؟! يا قوم، إنّ ثقل محمد قد أصبح بين أظهُركم، وهؤلاء ذريته وعترته وبناته وحرمه، فهاتوا ما عندكم، وما الذي تريدون أن تفعلوه بهم»(٢).

وقال الحرّ ابن يزيد الرياحي: «يا أهل الكوفة، لأُمّكم الهبل والعبر؛ إذ دعوتموه وأخذتم بكظمه وأحطتم به»(٣).

وهكذا استمرّت تلك الثقافة بعرض ما عندها؛ لأجل إلقاء الحجّة على مَن لا يعلم، فكان الصوت المستمر لها يدوي ويصكّ الأسماع عن طريق سليل النبوة وعِقدها المنضود، الإمام علي بن الحسين الله في أكثر من موقف؛ ليوضح بجلاء أحقية أهل البيت المهلام، روّاد هذه الثقافة الأصيلة في إحداث عملية التغيير الإصلاحي للقيم في الكون والحياة.

<sup>(</sup>١) المفيد، محمد بن محمد، الإرشاد: ج٢، ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) الطبري، محمد بن جرير، تاريخ الطبري: ج٤، ص٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٤، ص٦٥.

وهذه أخته ممثّلة المرأة في العالم الحرّ، ورائدة الديمقراطية، والمدافعة عمّا تعتقد به من قيم ورثتها عن جدّها النبي الأعظم على الله وأبيها الوصيّ الله.

فقد روى المؤرخون أنّها أومأت إلى الناس فسكتوا، وراح صوتها الهادر يخترق الأسهاع ويصكّها، فقالت: «الحمد لله والصلاة على أبي محمد وآله الطيبين الأخيار، أمّا بعد، يا أهل الكوفة، يا أهل الختل والغدر، أتبكون فلا رقأت الدمعة ولا هدأت الرنّة، إنّها مَثَلكم كمَثل التي نقضت غزلها من بعد قوّة أنكاثاً، تتخذون أيهانكم دخلاً بينكم، ألا وهل فيكم إلّا الصلف النطف، والصدر الشنف، وملق الإماء وغمز الأعداء، أو كمرعى على دمنة أو كفضة على ملحودة، ألا بئس ما قدّمت لكم أنفسكم أن سخط الله عليكم وفي العذاب أنتم خالدون. أتبكون وتنتحبون؟! إي والله، فابكوا كثيراً واضحكوا قليلاً، فلقد ذهبتم بعارها وشنارها، ولن ترحضوها بغسل بعدها أبداً، وأتى ترحضون قتل سليل خاتم النبوة، ومعدن الرسالة، وسيد شباب أهل الجنة، وملاذ حيرتكم، ومفزع نازلتكم، ومنار حجّتكم، ومدرة سنتكم؟! ألا ساء ما تزرون»(۱).

فاندهش الجميع من هول ما سمعوا؛ فانتبهت القلوب والضمائر لما عرفت من عظيم الشأن والجناية.

تقول الدكتورة بنت الشاطئ: «لقد أفسدت زينب أخت الحسين على ابن زياد وبني أُمية لذّة النصر، وسكبت قطرات السم الزعاف في كؤوس الظافرين» (٢)، إلى أن وصلت في آخر خطابها: «فكِد كيدك، واسعَ سعيك، وناصب جهدك، فو الله، لا تمحو ذكرنا، ولا تُميت وحينا، ولا يرحض عنك عارها، وهل رأيك إلّا فند، وأيّامك إلّا عدد، وجمعك إلّا بدد، يوم ينادي المنادي: ألا لعنة الله على الظالمين. والحمد لله ربّ العالمين، الذي ختم لنا ولأوّلنا بالسعادة والمغفرة، ولآخرنا بالشهادة والرحمة، ونسأل الله أن يُكمل لهم الثواب، ويُوجب لهم المزيد، ويحسن علينا الخلافة، إنّه رحيمٌ ودود،

<sup>(</sup>١) ابن طاووس، على بن موسى، اللهوف على قتلى الطفوف: ص٨٧.

<sup>(</sup>٢) نقلاً عن: اللجنة العلمية في مؤسسة الإمام الصادق الله ، موسوعة طبقات الفقهاء: ج١، ص٣٦٤.

فأخذت هذه الآلية من الخطاب مأخذها من الناس؛ ممّا حدا بالثقافة الأُخرى إلى إخراج هذا الصوت الهادر الفاضح النهضوي، الموجب لنشر الوعي الإصلاحي، والفهم الصحيح للقيم الصحيحة، ونبذ القيم الفاسدة، لكن لا فائدة فقد اتسع الخرق على الراقع.

وأمّا الثقافة الثانية، فهي تمتلك من الآليات غير النزية، والتي غالباً ما تتّصل بالواقع الجاهلي ذي النظرة الجاهلية والعصبية القبلية، ومن جملة آلياتها أنّها راحت تردّد ما يشمئز السمع عن قبوله، ويترفّع الذوق عن ذكره؛ لعدم صلاحيته؛ ولأنّه يعيد الوعي إلى ما قبل عملية الإصلاح الأُولى، التي جرت على أرض الواقع الإنساني، أي زمن الدعوة إلى الله الأُولى، زمن شروق شمس الإسلام على ربوع الأرض، ومن جملة قادة هذه الثقافة هو:

# ليت أشياخي ببدر شهدوا جزع الخزرج من وقع الأسل

وهو أمر غاية في الخطورة إذ أنّه يصوّر المنازلة على أنّها عملية ثأرية بين طائفتين لا غير، كما أنّ الخطر الأكبر الذي خفي على الكثير هو أنّ الثقافة الأُخرى تنحو منحى الغالب والمغلوب، ولا دخل للدين والعقيدة عندها في شيء، سوى الاستفادة من الإطار الخارجي، الذي به يمكنها أن تسيطر على الناس، وتغيّر المسارات في الوعي العام لديهم.

ويقيناً إنّها ليست مؤمنة بالإسلام بالمرّة، وبذا يكون حالها حال أيّ ثقافة معتادة أُخرى، كاليهودية والنصرانية والرومية وغيرها.

ولكنّ المؤسف له أنّ المجتمع قد انطلت عليه حيل هذه الثقافة؛ فسار في ركبها طائعاً أو مُرغماً دون أن يدقّق فيها، ولا فيها سيؤول إليه الأمر عند اتّباعها.

(١) ابن طاووس، على بن موسى، اللهوف على قتلي الطفوف: ص١٠٧.

لعدد الخامس ، السنة الثانية ، ١٤٣٥ م. ٢



- نجوم في سماء الحسين ﴿
  زهير بن القين... انعطافة نحو المجد
- مقتل أبي مخنف الأزدي الكوفي أشهر المقاتل الحسينية



## د.السيدحاتمالبخاتي(١)

### توطئة

كانت و لا زالت نهضة الإمام الحسين الله وثورته المعطاء معيناً لا ينضب لكلّ قيم الخير والنبل والفضيلة، و لا زال بإمكاننا أن نكتشف كنوزها، ونُثير دفائنها إن أحسنا استخدام الآلات الصحيحة للكشف والتنقيب، وليس مجازفة أن ندّعي أنّ هذا الحدث التاريخي الموغل في القدم باستطاعتنا أن نبصر به الحاضر ونستشرف منه المستقبل، فنسير بخطى واثقة صوب الغاية المنشودة، ولكن يتطلّب ذلك منا بصائر نافذة وقلوباً واعية؛ فإنّك لو وضعت يدك على أي جزء من أجزاء هذه اللوحة التي أبدعتها يد السهاء بريشة المعصوم، فستقع على منجم غني بأنفس العبر وأبلغ العظات والدلائل، وكأنّ الله سبحانه أراد أن يُعطي البشرية عبر مواقف وأحداث النهضة الحسينية جرعة مركّزة من الفضائل والمناقب وأرقى درجات القيم الروحية والمعنويّة؛ لتكون إحدى حجج الله البالغة على خلقه: ﴿ قُلُ فَلِلّهِ المَّهُ عَنْ بَيّنَةً وَيَحْيَىٰ مَنْ حَمَى عَنْ بَيّنَةً وَ وَإِنَ لَهُ لَهُ لَهُ لَكُونَ أَحْ عَنْ بَيّنَةً وَيَحْيَىٰ مَنْ حَمَى عَنْ بَيّنَةً وَ وَإِنَ لَهُ لَهُ لَكُونَ أَنْ يَعْتُ وَيَحْيَىٰ مَنْ حَمَى عَنْ بَيّنَةً وَ وَلَىٰ الله لا نقدر أن نغترف من الفساعيعُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمً ولكن لا ينبغي أن يغيب عن بالنا أثنا لا نقدر أن نغترف من الله المنافعة على خلقه و بالنا أثنا لا نقدر أن نغترف من

<sup>(</sup>١) كاتب وباحث إسلامي.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: آية ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: آية٤٢.

هذا البحر الزخّار إلّا بقدر أوعيتنا المحدودة وجهودنا القاصرة: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآهِ مَا َ فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا ﴾ (١). ولا يعني ذلك ألّا نفرغ الوسع ونبذل الجهد، فإنّ لكلّ مجتهد نصيباً: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَن إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾ (١).

ونحن في هذا المقال الموجز نروم الاقتراب من عَلَم شامخ من أعلام الشهادة؛ لنستنشق من روض سيرته المعطار عبير الولاء والوفاء والتضحية في سبيل الحقّ والهداية، ألا وهو الشهيد السعيد زهير بن القين البجلي رضوان الله تعالى عليه.

## بين يدي الشهيد زهير بن القين

من الأُمور الغريبة التي تستوقف الباحث هي خلو الموسوعات الكبيرة المخصصة لسِير وتراجم الأعلام عن ذكر سِير وتراجم كثير من أصحاب الإمام الحسين الحسين الحسين المؤم من وجود دلائل تاريخية تشير إلى أنهم على درجة عالية من الأهمية والشهرة في محيطهم الاجتهاعي والسياسي، في حين تجد أن هذه المصادر لم تهمل ذكر أشخاص لا يدانون هؤلاء الشهداء شرفاً ومنزلة بين عشائرهم وأقوامهم؛ وبسبب ذلك يواجه الباحث والكاتب في تاريخ هؤلاء وسيرتهم شحة في المعلومات المتعلقة بنشأتهم وتحري كاتهم. ولعل هذا الغياب أو التغييب له ما يُبرره في ظل الأجواء والظروف المرافقة لتأليف وتصنيف تلك الكتب التي رأت أكثرها النور في زمن الحكومات المناوئة لأهل البيت الحي وأصحابهم، إن لم يكن كثير من هؤلاء المصنفين من المرتبطين بجهاز السلطات الحاكمة. وزهير بن القين البجلي بين هؤلاء الذين أغمط حقُّهم، ولم ينالوا حقَّهم من الذكر والتنويه، على الرغم من أنّه من الأشخاص المبرّزين والأعيان ورؤساء القبائل وأصحاب المآثر والبطولات، وليس من الأغفال المجاهيل خاملي الذكر.

<sup>(</sup>١) الرعد: آية١٧.

<sup>(</sup>٢) النجم: آية ٣٩.

وزهير هو ابن القين بن قيس الأنهاري البجلي، وفي الأنساب زهير بن القين بن الحرث البجلي(۱)، ولعل الحرث هو أحد أجداده، والبجلي نسبةً إلى قبيلة بجيلة، وذكر ابن عبد البرّ أنّه اختُلف في خثعم وبجيلة، وذهب أكثر أهل النسب إلى أنّها ابنا أنهار بن نزار بن معد بن عدنان، وقيل: إنّ بجيلة امرأة، وهي ابنة صعب بن سعد العشيرة، ولدت لأنهار بن إراش بن عمرو بن الغوث، فنُسبوا إليها وعُرفوا بها، وقالت طائفة من أهل العلم بالنسب: إنّ خثعم وبجيلة هما ابنا أنهار بن إراش بن عمرو بن الغوث، فنسبوا ألها فيكونون من القبائل القحطانية. ولهم بطون عدّة سكنت اليمن والحجاز، ثمّ افترقوا أيام الفتح على الآفاق، كالعراق والشام، ولم يبقَ في مواطنهم الأصلية منهم إلّا القليل(۱).

### زهير بن القين قبل واقعة عاشوراء

ويبدو من بعض الأخبار هنا وهناك أنّ زهير بن القين كان رجلاً شجاعاً شريفاً في قومه، وله صيت وجاه عند سائر القبائل، ولم تتوافر معلومات كافية عن حياته ونشأته في المصادر التاريخية قبل واقعة عاشوراء سوى ما يُذكر من مشاركته في إحدى الفتوحات الإسلامية، وهو فتح مدينة (بَلَنْجَر)، وهي مدينة ببلاد الخزر بأرمينية (أ)، فتحها المسلمون في خلافة عثمان بقيادة سلمان بن ربيعة الباهلي سنة ثمان وعشرين، أو تسع وعشرين وكان في مقدّمة الفاتحين زهير بن القين، وبعد أن وضعت الحرب أوزارها وأسفرت الأمور عن انتصار المسلمين ينقل زهير خبراً عن هذه المعركة ظل عالقاً في ذهنه حتى سنة إحدى وستين للهجرة، وذلك حين عن هذه المعركة ظل عالقاً في ذهنه حتى سنة إحدى وستين للهجرة، وذلك حين

<sup>(</sup>١) أُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص١٧٦.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: ابن عبد البّر، الإنباه على قبائل الرواة: ص٩٢ ـ ص٩٣.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: عمر كحالة، معجم قبائل العرب: ج١، ص٦٣.

<sup>(</sup>٤) أنظر: الحموي، معجم البلدان: ج١، ص٤٨٩. ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق: ج٢١، ص٤٧٥.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: ابن سعد، الطبقات الكبرى: ج٦، ص١٣١. ابن الأثير، أُسد الغابة: ج٢، ص٣٢٧.

التقى بالحسين الله ودعاه إلى نصرته وقرّر الالتحاق به، فلمّ عاد إلى أهله وأصحابه ليخبرهم بقراره المصيري حدَّثهم بهذا الخبر، فقال: «إنا غزونا البحر، ففتح الله علينا وأصبنا غنائم، فقال لنا سلمان الفارسي() رضي الله عنه: أفرحتم بها فتح الله عليكم، وأصبتم من الغنائم؟ فقلنا: نعم. فقال: إذا أدركتم شباب آل محمد [وفي رواية: سيد شباب أهل محمد]()، فكونوا أشدّ فرحاً بقتالكم معهم ممّا أصبتم اليوم من الغنائم»().

ويرشح من هذه الحادثة التي ينقلها لنا زهير بن القين عدّة أُمور، أهمها أن زهيراً كان وهو في مقتبل عمره يسارع إلى المشاركة في الجهاد في سبيل الله ونشر الإسلام في البلاد البعيدة؛ ما يتطلّب ذلك أيضاً شجاعة وإقداماً وفروسية. كما يبدو أن له شخصية مميزة جلبت انتباه شخص حكيم وخبير كسلمان الفارسي المحمدي؛ لينقل له ولبعض أصحابه مثل هذه المعلومة الغيبية، وليس ذلك إلّا لما يتوسم به من أمارات الإيمان والتقوى والتضحية في سبيل المبادئ الحقة. وكذلك يتراءى للمتأمّل في هذا الخبر أن زهير بن القين رجل على منزلة جيدة من العلم والمعرفة والإدراك لعظائم الأمور ومهمّاتها؛ فقد وعى هذا الحديث وأدرك مغزاه وظلّ محتفظاً به كلّ تلك الفترة، ولعل مواقفه و تصر فاته، والتي سنشير إلى بعضها تدعم ذلك بصورة جلية.

وهكذا لم يجُد لنا التاريخ المكتوب بشيء ذي بال عن حياة الشهيد زهير بعد تلك الواقعة غير أنّه كان من سكنة الكوفة قُبيل أحداث عاشوراء، وكان وجهاً من

<sup>(</sup>۱) اختلف المؤرِّخون في سلمان هذا الذي نقل عنه زهير بن القين، فقد ذكر الطبري في تاريخه أنّه سلمان بن ربيعة الباهلي قائد الجيش. تاريخ الطبري: ج٤، ص٩٩٠. فيما ذكر بعض آخر أنّه سلمان الفارسي، كابن الأثير في الكامل الذي أشار إلى أنّه كان مع الفاتحين في تلك الحملة. الكامل: ج٤، ص٤٢. والمفيد في الإرشاد: ج٢، ص٧٧\_ ٧٠. والحميري في الروض المعطار: ص٩٤. وأكد ابن سعد في الطبقات في الإرشاد: ج٢، ص٧٧ وأنّه قد أصاب مسكاً من هناك. الطبقات الكبرى: ج٤، ص٩٢. ويظهر أنّ القائل هو سلمان الفارسي؛ لأنّه هو المؤهل لقول مثل هذا الكلام الذي لا يصدر إلّا من مدرسة أهل البيت الميلي وتلامذتها.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٤، ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) المفيد، الإرشاد: ج٢، ص٧٣.

وجوه عشيرته وقومه، وله مكانته المرموقة بين القبائل، وأنّه قد أدرك عاشوراء وهو شيخ كبير، إذا التفتنا إلى أنّه قد أدرك خلافة عثمان وهو رجل قادر على حمل السلاح والمشاركة في فتوح البلدان النائية، فيبدو أنّه كان شابّاً في العقد الثاني من عمره.

## زهير بن القين والهوى العثماني

من العلامات الفارقة في مسيرة حياة الشهيد زهير بن القين اتهامه بأنّه عثماني الهوى، وهو مصطلح سياسي يعني في بعض تفسيراته ميل الشخص إلى عثمان والانحراف عن أهل البيت الله والاعتقاد بأنّه قُتل مظلوماً ويفضله على أمير المؤمنين الله وربها عيم أمير المؤمنين الله وصف يحمّل الإمام تبعات قتله، أو الاشتراك ضده الله في حروبه التي خاضها (۱۱). ووصف الشخص بأنّه عثماني الهوى، يعنى على وجه الدقة والتحديد هو أنّه أُموي الهوى، في قبال مَن يكون علوي الهوى والانتهاء والعقيدة؛ لأنّ وصفه بهذه الصفة أقرب للقبول عند العامّة من الناس؛ لكونه خليفة وصحابياً قُتل مظلوماً كما رُوّج لذلك، وإلّا فلا يوجد وجه صحيح في جعل هذه المقابلة بين أمير المؤمنين وعثمان؛ في الوقت الذي لم يكن أمير المؤمنين من المؤلّيين على قتله، أو الخاذلين له كما فعل غيره من الصحابة، يكن أمير المؤمنين من المؤلّي نفسه الذي خذله في وقت كان عثمان أحوج إلى نصرته، ولم ينصره، وظل متربّصاً حتى يُقتل؛ ليجعل من مقتله ذريعة للوصول إلى مآربه وغاياته، في حين نجد أنّ أمير المؤمنين الله بذل الوسع في تسوية الأُمور بين عثمان وبين وغاياته، في حين نجد أنّ أمير المؤمنين الله عا حتى وصلت الأُمور إلى ما وصلت إليه.

هذا، وقد وردت تهمة عثمانية زهير - أو عدم ميله نحو أهل البيت الميث أمّهات المصادر التاريخيّة، ومن بينها الطبري الذي أشار إلى عثمانية زهير، ففيها رواه أبو مخنف في حديث طويل جاء فيه: أنّه عندما نادى عمر بن سعد بالزحف على معسكر الإمام الحسين الحسين أخاه العباس ليسألهم عمّا الحسين الخاه العباس ليسألهم عمّا

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطبسي، مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة (وقائع الطريق من مكّة إلى كربلاء): ج٣، ص٢١٢. القرشي، عبد الأمير، البالغون الفتح في كربلاء: ص٣٢٤.

يبغون؛ فأتاهم العباس المال في فاستقبلهم في نحو من عشرين فارساً فيهم زهير بن القين وحبيب بن مظاهر، فقال لهم العباس الله: ما بدا لكم؟ وما تريدون؟ قالوا: جاء أمر الأمير بأن نعرض عليكم أن تنزلوا على حكمه أو ننازلكم. فطلب العباس أن يُمهلوه كى يخبر الحسين بذلك، فقفل مسرعاً ليُعلِمَ الإمام، «وبقى أصحابه يخاطبون القوم، فقال حبيب بن مظاهر لزهير بن القين: كلّم القوم إن شئت، وإن شئت كلّمتهم. فقال له زهير: أنت بدأت بهذا فكن أنت تكلّمهم. فقال حبيب بن مظاهر: أما والله، لبئس القوم عند الله غداً قومٌ يقدمون عليه قد قتلوا ذرية نبيه (عليه السلام) وعترته وأهل بيته (صلى الله عليه وسلم)، وعبّاد أهل هذا المصر المجتهدين بالأسحار والذاكرين الله كثراً. فقال له عزرة بن قيس: إنَّك لتزكى نفسك ما استطعت. فقال له زهير: يا عزرة، إنَّ الله قد زكَّاها وهداها، فاتق الله يا عزرة؛ فإنّي لك من الناصحين، أُنشدك الله \_ يا عزرة \_ أن تكون ممّن يعين الضُّلّال على قتل النفوس الزكية. قال: يا زهير، ما كنت عندنا من شيعة أهل هذا البيت، إنَّم كنت عثمانياً. قال: أفلست تستدلُّ بموقفي هذا أنَّي منهم؟! أما والله، ما كتبت إليه كتاباً قط، ولا أرسلت إليه رسولاً قط، ولا وعدته نصرتي قط، ولكن الطريق جمعني بيني وبينه، فلمّا رأيته ذكرت به رسول الله (صلى الله عليه وسلم) ومكانه منه، وعرفت ما يقدم عليه من عدوه وحزبكم، فرأيت أن أنصره وأن أكون في حزبه، وأن أجعل نفسي دون نفسه؛ حفظاً لما ضيعتم من حقّ الله وحقّ رسوله (عليه السلام)»(١).

ونقل الطبري أيضاً في موضع آخر، عن أبي مخنف، عن السدي، عن رجل من بنى فزارة، قال: كنا مع زهير بن القين البجلي حين أقبلنا من مكّة نُساير الحسين، فلم يكن شيء أبغض إلينا من أن نُسايره في منزل. ومن كراهته للقاء الإمام والاجتماع به تُستشف أيضاً عثمانيته وعدم ميله إلى أهل البيت الميلان ، ثمّ يتابع الفزاري، فيقول: فإذا سار الحسين تخلّف زهير بن القين، وإذا نزل الحسين تقدّم زهير، حتى نزلنا يومئذ في منزل لم نجد بُداً من أن نُنازله فيه، فنزل الحسين في جانب ونزلنا في جانب، فبينا نحن جلوس نتغدى من طعام لنا إذا أقبل رسول الحسين حتى سلّم، ثمّ دخل فقال:

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٥١٥\_٣١٦.

يا زهير بن القين، إنّ أبا عبد الله الحسين بن علي بعثني إليك لتأتيه. قال: فطرح كلّ إنسان ما في يده، حتى كأنّنا على رؤوسنا الطير.

وهنا تنبري دلهم بنت عمرو زوج زهير بن القين (۱)، لتقول له: أيبعث إليك ابن رسول الله ثمّ لا تأتيه؟! سبحان الله! لو أتيته فسمعت من كلامه، ثمّ انصر فت، فأتاه زهير بن القين فيا لبث أن جاء مستبشراً قد أسفر وجهه، فأمر بفسطاطه و ثقله ومتاعه فقُدم وحُمل إلى الحسين، ثمّ قال لامرأته: أنت طالق، الحقي بأهلك؛ فإني لا أحبّ أن يُصيبك من سببي إلّا خير. ثمّ قال لأصحابه: مَن أحبّ منكم أن يتبعني وإلّا فإنّه آخر العهد (۲). وأورد القصّة أيضاً الشيخ المفيد في الإرشاد (۳).

ومن الذين صرّحوا بعثمانيّةِ زهير، البلاذري المتوفَّى سنة ٢٧٩ه في أنساب الأشراف، قال: «قالوا: وكان زهير بن القين البجلي بمكَّة ـ وكان عثمانيّاً ـ فانصرف من مكَّة متعجّلاً، فضمّه الطريق وحسيناً، فكان يُسايره و لا يُنازله...»(٤).

ونقل أيضاً قول عزرة بن قيس لزهير: «كنت عندنا عثانيّاً فها لك؟!» فأجابه زهير: «والله، ما كتبت إلى الحسين ولا أرسلت إليه رسولاً، ولكن الطريق جمعني وإياه، فلمّا رأيته ذكرت به رسول الله (صلى الله عليه وسلم) وعرفت ما تقدَّم إليه من غدركم ونكثكم وميلكم إلى الدنيا، فرأيت أن أنصره وأكون في حزبه حفظاً؛ لما ضيعتم من حقّ رسول الله»(٥).

<sup>(</sup>۱) وفي بعض المصادر اسمها ديلم بنت عمرو. البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص١٦٧. ويبدو أنها كانت امرأة صالحة موالية لأهل البيت الميلاً. وفي ترجمة الإمام الحسين الله من طبقات ابن سعد: ص٨١، «وكان زهير بن القين قد قُتل مع الحسين، فقالت امرأته لغلام له يقال له شجرة: انطلق فكفّن مو لاك. قال: فجئت فرأيت حسيناً ملقى، فقلت: أكفن مو لاي وأدع حسيناً! فكفّن حسيناً، ثمَّ رجعت، فقلت ذلك لها، فقالت: أحسنت، وأعطتني كفناً آخر، وقالت: انطلق فكفّن مو لاك، ففعلت».

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٩٨\_٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: المفيد، الإرشاد: ج٢، ص٧٧ ـ ص٧٧.

<sup>(</sup>٤) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص١٦٧ ـ ١٦٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ج٣، ص١٨٤.

وقد ذكر الدينوري المتوفى سنة ٢٨٢ه كراهة زهير الاجتهاع بالحسين فقط، الكاشف ربها عن عثمانيّته، فذكر أنّ الحسين الله لل وصل إلى زرود نظر إلى فسطاط مضروب، فسأل عنه، فقيل له: هو لزهير بن القين وكان حاجّاً أقبل من مكّة يريد الكوفة \_ فأرسل إليه الحسين: أن القني أكلّمك، فأبى أن يلقاه، وكانت مع زهير زوجه، فقالت له: سبحان الله! يبعث إليك ابن رسول الله على فلا تجيبه؟! فقام يمشي إلى الحسين الله! ونقل قصّة شبيهة بها أوردها الطبري آنفاً (١).

وممَّن تابعهم على هذا القول الفتّال النيسابوري المتوفَّ سنة ١٠٥ه (٢)، وابن الأثير المتوفَّ سنة ١٤٥ه هـ (٢)، وابن نها الحلي المتوفَّ سنة ١٤٥ه في مثير الأحزان (٤). وإذا ما أردنا التوقّف عند اتّهام زهير بالعثمانيّة، فنحن إزاء حالتين لا ثالت لهما: الحالة الأُولى هي نفي هذه التّهمة بحقِّ الشهيد زهير من الأساس، والحالة الثانية أن نتعاطى مع الشهيد زهير على فرض وجود مثل هذا الادّعاء، وما يمكن أن يقال في هذا الشأن:

## الحالة الأُولى: نفي اتَّهام زهير بن القين بالعثمانيّة

ربها يرى بعض الفضلاء والباحثين أنّ إلصاق هذه التّهمة بالشهيد زهير وراءها نيّات مبيّتة؛ هدفها الحطّ من قدر هؤلاء الأعاظم والشهداء الأماثل في أعين أتباع أهل البيت ومحبيّهم، وقد حاول صاحب موسوعة الركب الحسيني أن يعالج هذه الدعوى بالمناقشة فيها ورد من نصوص وأخبار، من جهة السند تارةً، ومن جهة المتن أُخرى؛ ففي مجال السند قد ضعف إحدى روايتي الطبري ـ وهي رواية منازل الطريق ـ بمجهولية الفزاري في سندها، وكذلك طرح رواية البلاذري لخلوها من

\_

<sup>(</sup>١) أُنظر: الدينوري، الأخبار الطوال: ج١، ص٣٦٤\_٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) الفتّال النيسابوري، روضة الواعظين: ص١٧٨.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير، الكامل في التاريخ: ج٤، ص ٤١ ـ ٤٢.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: ابن نها الحلي، مثير الأحزان: ص٣٣.

الإسناد، ولكونها مصدّرة بكلمة: قالوا فقط(١).

ولكن هذا اللون من التعامل مع المادّة التاريخيّة ومصادرها ليس صحيحاً من جهتين:

الأُولى: إنّ إسقاط المنهج الحديثي - منهج التصحيح والتضعيف والوثاقة - على المادّة التاريخية سوف يفضي إلى نسفها من الأساس، ولا يبقى لدينا ما يمكن التعويل عليه، لا سيها في أحداث النهضة الحسينيّة المعتمدة على أخبار ونقولات يفتقر كثير منها إلى الأسانيد، فضلاً عن صحّتها واعتبارها وفق المنهج الحديثي وعلم الرجال. الثانية: إنّ الوصول إلى الحقيقة التاريخيّة لا ينحصر بوجود الأسانيد الصحيحة أو المعتبرة؛ فإنّ منهج المؤرِّخين يعتمد على قدرة المؤرِّخ على اقتناص الأدلّة والشواهد ومقارنتها وتحليلها، واعتهاد المادّة الأكثر اعتباراً، من قبيل نقلها وتداولها في المصادر المتقدِّمة ومن قبل مؤرِّخين معتمَدين وملاءمتها للمعطيات التاريخية الأُخرى، وعدم خالفتها لمسلّهات العقل والنقل، وغير ذلك من القرائن.

وأمّا في المجال الدلالي، فلاحظ المستشكل على نصّين من نصوص هذه المسألة: النصّ الأول هو رواية منازل الطريق التي رواها الطبري عن رجل من بني فزارة، فأشكل بأنّ متنها لا يستقيم مع الحقيقة التاريخيّة والجغرافية؛ لأنّ زهير بن القين كان عائداً من مكّة إلى الكوفة بعد الانتهاء من أداء الحجّ، فلو فرضنا أنّه قد خرج من مكّة بعد انتهاء مراسم الحجّ مباشرة؛ فإنّه يكون قد خرج منها يوم الثالث عشر من ذي الحجّة على أفضل التقادير؛ وبهذا يكون الفرق الزمني بين يوم خروجه ويوم خروج الإمام الله منها خمسة أيام على الأقل، وإذا كان هذا فكيف يصحّ ما في متن الرواية: «كنّا مع زهير بن القين البجلي حين أقبلنا من مكّة نُساير الحسين؟!»(٢).

ويبدو أنّ صاحب الملاحظة قد فهم من كلام الراوي هكذا: أنّنا كنّا مع زهير وكنّا

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطبسي، مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة (وقائع الطريق من مكّة إلى كربلاء): ج٣، ص٢١٠\_١٢.

<sup>(</sup>٢) أنظر: المصدر السابق.

نُساير الحسين من مكّة، وهذا لا يستقيم مع الفارق الزمني بين خروج الإمام الحسين الله أن مكّة يوم الثامن، وخروج زهير وأصحابه يوم الثالث عشر على أقلّ تقدير.

ولكن الظاهر من العبارة: أنّنا حينها أقبلنا من مكّة بعد إتمام الحجّ كنّا نُساير الحسين. وليس بالضرورة أنّه كان يقصد مسايرته من مكّة، بل يصحّ كلامه فيها لو قصد أنّهم كانوا يسايرونه ولو في بعض الطريق، ومن الممكن أن يلحقوا بركب الإمام لوجود النساء والأطفال الذي يستوجب أن يبطئوا في السير.

ثمَّ إنَّ الإمام علي كان يتحيّن الفرص لدعوة الناس ومَن يقابلهم في الطريق لنصرته والالتحاق به؛ ما يقتضى التأني في المسير.

هذا مع أنّ سائر المصادر الأُخرى التي نقلت الخبر ليس فيها هذا الإيهام والالتباس.

والنصّ الثاني الذي نوقش في دلالته على عثمانيّة زهير بن القين هو ما رواه الطبري من المحاورة الحاصلة بين عزرة بن قيس وزهير، بدعوى أنّها كشفت لنا أنّ زهير بن القين لم يكن عثمانيّاً في يوم من الأيام؛ لأنّ زهيراً أجاب عزرة الذي اتّهمه بالعثمانيّة فيما مضى قائلاً: «أفلستَ تستدلّ بموقفي هذا أنّي منهم؟!» أي: من أهل هذا البيت الميّك رأباً و مللاً و انتهاءً.

ولم يقل له مثلاً .: نعم، كنت عثمانيّاً كما تقول ـ ثمّ هداني الله؛ فصرت من أتباع أهل هذا البيت وأنصارهم. أو ما شابه ذلك. بل كان في قوله المتقدِّم نفي ضمني لعثمانيته مطلقاً في الماضي والحاضر. ثمَّ إنّ سكوت عُزرة بعد ذلك عن الردّ كاشف عن تراجعه عن تهمة العثمانية (۱).

إنّ ما ذُكر من معنى قد تحتمله العبارة، ولكنّه لا يبدو أنّه هو المعنى الأقرب، بل غاية ما يظهر من كلام زهير أنّ في وجوده الآن مع الإمام الحسين الله واضحة على أنّه من أهل البيت المهلا ومن شيعتهم، وأمّا أنّه قد نفى أنّه لم يكن عثمانيّاً في يوم

122

<sup>(</sup>١) أُنظر: المصدر السابق: ج٣، ص٢١٢.

من الأيام، وأن عزرة بسكوته قد تراجع عن هذه التّهمة، فهو تحميل للكلام أكثر ممّا يحتمل، مع أنّه قد توجد هناك قرائن حالية أو مقالية مفقودة في البين تدلّ على خلاف ما فهمه المستشكل.

هذا بالإضافة إلى أنّ زهيراً نفسه في ذيل كلامه ينفي أنّ التحاقه بالإمام الله مخطَطاً له من قِبَله، وإنّها قد جمعه معه الطريق؛ فذكر به رسول الله عني ومنزلته منه؛ فأراد أن ينصره، وأنّ زهيراً أقسم في كلامه أيضاً أنّه لم يكتب له كتاباً قط، ولا أرسل إليه كتاباً قط، ولا أوعده بنصر قط. فلو كان حال زهير سابقاً كحاله حين التحق بالحسين الله وما أبداه من مواقف فذّة في عاشوراء ولم يكن عثمانيّاً في يوم من الأيام لكان من المبادرين لدعوة الإمام، ومن المكاتبين له، خصوصاً وأنّه من أهل الكوفة ومن أشرافها المعروفين، ولالتحق به وهو في مكّة وجاء معه، علماً أنّ أحداث الكوفة وثورة أهلها كانت قد بدأت منذ مدّة طويلة، وعدم بيعة الإمام الله ليزيد وخروجه إلى مكّة واتصالات أهل الكوفة ومكاتباتهم أمر معروف ومشهور بين الناس.

وممّا تُمسّك به لنفي عثمانيّة الشهيد زهير هو: أنّ التاريخ لم يحدِّثنا في إطار سيرته عن أي واقعة أو حدث، أو محاورة أو تصريح من زهير نفسه، تتجلى فيه هذه العثمانيّة التي أُلصقت فيه، مع أنّ الآخرين ممّن عُرفوا بعثمانيتهم كانوا قد عُرفوا بها من خلال آرائهم ومواقفهم واشتراكهم في حرب أو أكثر ضد أمير المؤمنين الميلانية (۱).

وهذا الوجه يمكن أن يلاحظ عليه: بأنّنا أشرنا فيها سبق إلى أنّ التاريخ المكتوب الواصل إلينا قد ظلم الشهيد زهيراً ولم يُعطه ما يستحقّ من الذكر، فالتاريخ لم يحدِّثنا عن زهير شيئاً لا خيراً ولا شرّاً؛ حتى نستدلّ بعدم ذلك على أنّه لم يكن عثهانياً. وكذلك فإنّ مصطلح (العثهاني) لم يكن محرراً وواضحاً، فليس كلّ عثهاني الهوى لا بدّ أن تظهر منه مواقف عدوانية تجاه أهل البيت الميلين أو يشترك في حرب ضدهم؛ فإنّنا نجد بعض الشخصيات توصف بهذا الوصف وليس لها تلك المواقف، ومن ذلك ما

<sup>(</sup>١) أُنظر: المصدر السابق: ج٣، ص٢١٢.

أخرجه الطبراني في المعجم الكبير: «عن عطاء بن السائب، عن ميمون بن مهران، عن شيبان بن مخرم وكان عثمانيّاً، قال: إنّي لمع على رضى الله عنه إذ أتى كربلاء، فقال: يُقتل في هذا الموضع شهداء ليس مثلهم شهداء إلَّا شهداء بدر. فقلت: بعض كذباته. وثُمَّ رِجْل حمار ميت، فقلت لغلامي: خذر جُل هذا الحمار فأوتدها في مقعده وغيبها، فضرب الدهر ضربة، فلمّا قُتل الحسين بن على رضى الله عنهما انطلقت ومعى أصحاب لي فإذا جثّة الحسين بن على رضى الله عنه على رجل ذاك الحار، وإذا أصحابه ربضة حوله»(١). فهذا الشخص وُصِف بأنَّه عثمانيَّ بينها هو في جيش أمير المؤمنين السَّلاء.

وقالوا عن أبي بردة بن عوف الأزدي أنَّه كان عثمانيًّا تخلُّف عن أمير المؤمنين في واقعة الجمل وحضر معه صفين على ضعف نية في نصر ته (٢).

وفي الاستيعاب عن أبي عمر، قال: «كان عثمان يحبّ زيد بن ثابت، وكان زيد عثمانيّاً، ولم يكن فيمَن شهد شيئاً من مشاهد على مع الأنصار، وكان مع ذلك يفضّل علياً ويظهر حبّه »<sup>(٣)</sup>.

وغير ذلك من الشواهد على أنَّ مصطلح (عثاني) غير واضح الأبعاد.

ويستعين صاحب موسوعة الركب الحسيني (٤) أيضاً في نفى التهمة عن زهير: بأنَّ ابن أعثم المعاصر للطبري والدينوري والبلاذري يروى قصَّة هذا اللقاء بدون أى ذكر للعثانية أو للامتناع، قائلاً: «ثم مضى الحسين النَّلا فلقيه زهير بن القين، فدعاه الحسين الميلا إلى نصر ته فأجابه لذلك، وحمل إليه فسطاطه، وطلّق امرأته...»(٥).

وهذا الاستدلال لا ينهض لإثبات المدّعي؛ فإنّ المؤرِّخين عادة ما يعمدون في بعض الأحيان إلى الإجمال والاختصار في نقل الخبر، وقد يفصّلون في أحيان أُخرى،

<sup>(</sup>١) الطبراني، المعجم الكبير: ج٣، ص١١١.

<sup>🧵 (</sup>۲) أُنظر: المفيد، الأمالي: ص ١٢٩.

<sup>(</sup>٣) ابن عبد البّر، الاستيعاب: ج٢، ص٠٤٥.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الطبسي، مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة (وقائع الطريق من مكّة إلى كربلاء): ج٣،

<sup>(</sup>٥) نقله عن أبي أعثم، الخوارزمي في مقتل الحسين الثيلا: ج١، ص٣٢٣.

حسب طبيعة الخبر الذي يصلهم.

واللطيف في الأمر، أنّ البلاذري نفسه الذي ذكر أنّ زهيراً كان عثمانيّاً، أورد في الأنساب في موضع آخر خبر لقاء زهير بالحسين الله من دون الإشارة إلى العثمانيّة أو إبائه عن اللقاء، فقال: «وذكروا أنّ زهير بن القين.. لقي الحسين وكان حاجّاً، فأقبل معه»(۱). وكذلك الطبري، قال: «وذُكر أنّ زهير بن القين البجلي لقى الحسين وكان حاجّاً، فأقبل معه»(۲).

وممّا استشهد به على نفي التهمة كذلك مواقف زهير وزوجه وأقوالهم بعد أن عاد من لقائه مع الحسين الله فإنها أقوال ومواقف تنمّ عن أنّها كانا عارفين بحقّ أهل البيت المهلي وتعمر قلبيها مودّتُهم، كقوله لزوجته: «وقد عزمت على صحبة الحسين الله لأفديه بنفسي وأقيه بروحي» (٢)، وقوله له: «كان الله عوناً ومعيناً، خار الله لك، أسالك أن تذكرني في القيامة عند جدِّ الحسين الله الله الله الله الموت مع الحسين الله الله الله الموت مع الحسين الله الله الفارسي: «إذا أدركتم شباب آل محمد فكونوا أشد فرحاً بقتالكم معهم ممّا أصبتم اليوم من الغنائم» (١).

ولكن لا يخفى على المتأمِّل أنَّ هذه الأقوال كما تنسجم مع رؤية مَن يدَّعي نفي التهمة عن زهير، وأنّها تكشف عن علوية زهير وزوجه وموالاتها لأهل البيت التهمة



وقي سناء الحسين 🕸

<sup>(</sup>١) البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) ابن طاووس، اللهوف على قتلى الطفوف: ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) الدينوري، الأخبار الطوال: ج١، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٧) المفيد، الإرشاد: ج٢، ص٧٣.

<sup>(</sup>٨) أُنظر: الطبسي، مع الركب الحسيني من المدينة إلى المدينة (وقائع الطريق من مكّة إلى كربلاء): ج٣، ص٢١٣.

من أول الأمر، كذلك تنسجم تمام الانسجام مع حصول التحوّل والانقلاب الحاصل في رؤيتها ومعتقدهما؛ فإنها بعد أن زالت عن قلبيها الغشاوة وأبصرا الحقّ جلياً لا يستغرب أن تبدر منها هذه الأقوال والمواقف، على أنّه لا ملازمة بين عثمانيّة زهير - حسب الفرض - وبين عثمانيّة زوجته؛ فقد تكون دلهم بنت عمرو امرأة زهير علوية موالية وزوجها لم يكن كذلك، وهذا كثير الحصول في المجتمع، بل ربها يُستدلّ على كونها من الموالين لأهل البيت اليّ من قولها لزوجها حين دعاه رسول الحسين الله في فأحجم عن إجابته، فقالت له: «أبيعث إليك ابن رسول الله ثمّ لا تأتيه؟! سبحان الله! لو أتبته فسمعت من كلامه»(١).

كما أنّ هناك تشكيكات واستبعادات أُخر أعرضنا عن ذكرها خوف الإطالة، وليس غرضنا أن نجتهد في إثبات عثانية زهير بقدر ما نريد أن نقول: إنّ ما كان عليه من توجه \_ لو صحّ \_ لا يعني بأي حال التقليل من شأن زهير بن القين الذي تسنّم ذرى المجد وفاز فوزاً عظيماً في مقعد صدق عند مليك مقتدر مع النبيين الشهداء والصدِّيقين، ولكن بعض أتباع أهل البيت قد يتصوّر أنّ هذا فيه نوع من الخدشة بمكانة هذا الشهيد؛ فيحاول بشتّى الطرق نفي هذه التهمة، بل يمكن أن ندّعي بأنّ هذه الانعطافة التاريخية نحو المجد والعلى هي إحدى دروس وعبر النهضة الحسينية التي على الأجيال أن تقف عندها و تتمعّن فيها، وفيها أكبر دليل على بصيرة زهير الثاقبة وسريرته النقيّة التي أينعت بالإيهان، فأنتجت مواقف بطولية أذهلت التاريخ، فخشعت صفحاته إجلالاً لها، فبزّ بذلك أقرانه وفاق أترابه، حتى ممّن كانوا محسوبين في ولائهم وحبّهم لأهل البيت الميالية.

# الحالة الثانية: أن يكون زهير عثماني الهوى

إذا لم تستطع المحاولات السابقة المذكورة وغيرها أن تبني في نفوسنا جداراً بينها وبين الاعتقاد بعثمانيّة زهير، وظلّ ما نقله لنا التاريخ هو السائد؛ فيمكننا \_ فيما لو

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٩٨. الدينوري، الأخبار الطوال: ج١، ص٣٦٤.

أردنا أن نحلل هذه القضية \_ القول: إنّ هذا التوجّه الفكري والعقدي لزهير بن القين لا يخرج عن فرضين:

الفرض الأول: هو إنّ انحراف زهير عن أهل البيت الله كان متجذراً في وجدانه، ووليد تراكهات فكرية أو بيئية أو مجتمعية، وعلى مدى زمن طويل، ولم يكن حالة طارئة، فعلى هذا الفرض للمرء أن يتساءل عن سرّ هذا التحوّل الكبير في المسار الفكري للشهيد: هل كان بتأثير شخصية الإمام الحسين الله وهل أطلعه على أمورٍ غيّرت مجرى تفكيره؟

والستجلاء بعض جوانب هذه المسألة نسلًط الضوء على شاهد قرآني شبيه \_ إلى حدّ بعيد \_ بقصّة زهير بن القين في هذا الفرض، وهو ما ير تبط بسحرة فرعون الذين حشدهم للانتصار على نبي الله موسى الله ومعجزته العصا، وبدأت المبارزة، فنادى السحرة ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَى ۚ إِمّا أَن تُلقِى وَإِمّا أَن نَكُونَ نَعْنُ ٱلْمُلقِينَ \* قَالَ ٱلقُواً فَلَمّا السحرة ﴿ قَالُواْ يَنْمُوسَى ٓ إِمّا أَن تُلقِى وَإِمّا أَن نَكُونَ نَعْنُ ٱلْمُلقِينَ \* قَالَ ٱلقُواً فَلَمّا السحرة فَالُواْ يَنْمُوسَى ۚ إِمّا أَن تُلقِى وَإِمّا أَن تَكُونَ نَعْنُ ٱلمُؤْونِ عَظِيمٍ ﴿ (١)، ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عَظِيمٍ فَي الله وَالله والله والموا والله والما الله والما والما والمنا و

<sup>(</sup>١) الأعراف: آية ١٥ ـ آية ١٦ .

<sup>(</sup>٢) طه: آية ٦٧.

<sup>(</sup>٣) طه: آية ٦٨\_ ٦٩.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: آية ١١٨-١١٩.

<sup>(</sup>٥) الطباطبائي، تفسير الميزان: ج١٤، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٦) طه: آية ٧٠.

فهل نجد هنا عاملاً \_ في هذا التغيير الجذري \_ غير العلم والوعي؟ ﴿ قَالُواْ لَنَ فَهُلُ نَجُرُكُ عَلَى مَاجَاءَنَامِ َ ٱلْبَيّنَتِ وَٱلَذِى فَطَرَنَا ﴾ ("")، إنّ هؤ لاء لمّا كانوا عالمين بفنون السحر وأسراره، وأيقنوا \_ بوضوح تام \_ أنّ عمل موسى لم يكن سحراً، بل هو معجزة إلهية، غيّروا مسيرهم بتلك الشجاعة والحزم (أن). وردّوا على تهديد فرعون لهم بالتعذيب والقتل بكلّ ثقة واطمئنان ﴿ فَأَقْضِ مَا أَنتَ قَاضٍ أَنتَ قَاضٍ أَنتَ مَا نَقْضِى هَذِهِ ٱلْخَيَوةَ ٱلدُّنياً ﴾ ("). قال العلامة الطباطبائي: «هؤ لاء المؤمنون وقد أدركهم الحقُّ وغشيهم فأصفاهم وأخلصهم لنفسه، فهم يرون ما يعده فرعون حقيقة \_ من أمتعة الحياة الدنيا من مالها ومنزلتها صراباً خيالياً وزينة غارّة باطلة، وأنّهم إذا خُيرِّوا بينه وبين ما آمنوا به فقد خُيرِّوا بين الحقِّ سراباً خيالياً وزينة غارّة باطلة، وأنّهم إذا خُيرِّوا بينه وبين ما آمنوا به فقد خُيرِّوا بين الحقِّ

<sup>ै (</sup>۱) طه: آیة ۷۱.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الطبرسي، مجمع البيان: ج٤، ص٣٣٣. ابن كثير، تفسير ابن كثير: ج٣، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٣) طه: آية٧٢.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ج١٠، ص٣٩.

<sup>(</sup>٥) طه: آية٧٢.

والباطل، والحقيقة والسراب»(١).

فلأجل تحقيق التغيير وإيجاد تحوّل في مسيرة الأفراد والمجتمعات المنحرفة لا بدّ أولاً وقبل كلِّ شيء من إيجاد الوعي الصحيح في وجدان أفراد الأُمّة ووضع مؤشر تفكيرهم في الاتّجاه الصحيح. وهذا ما حصل لزهير بن القين حين التقى بالإمام الحسين الحيد، فيمكن أن يكون الإمام قد شخّص له مواطن خطئه واشتباهه، وبيّن له ما ينتظره من النعيم المقيم فيها إذا التحق بأهل البيت الحي ونصرهم؛ فانقشعت بنور كلهات الإمام الحيد فلهات وجدان زهير بن القين وأشرقت روحه بحبّ آل بنور كلهات الإمام الله في نفسه هذا التحوّل الذي طلّق معه الدنيا بكل ما فيها؛ وآثر الاستشهاد مع ابن بنت رسول الله غير آبه بها يُصيبه من أذى في سبيل ذلك، «ولكن مع الالتفات إلى أنّ مثل هذا الانقلاب والتحوّل والاستقامة، ليس ممكناً إلّا في ظل الإمدادات الإلهية، ومن المسلّم أنّ كلّ مَن اختار سلوك طريق الحقّ، شملته هذه العنايات الربّانية، والإمدادات الإلهية» (٢٠).

وأمّا الفرض الثاني في عثمانيّة زهير، فقد تكون ناشئة من شبهة عارضة وقناعات مبنيّة على أُمور وهمية، ولم تكن اعتقاداً متأصّلاً في قرارة نفسه، فمن الممكن أن يكون زهير من الموالين والمحبّين لأهل البيت اللهي وقد يشهد لذلك أنّ سلمان الفارسي كان يتفرّس فيه محبّة أهل البيت اللهي وموالاتهم، فحثّه على نصرة الإمام الحسين اللهي يوم عاشوراء، وطلب منه ومن رفقائه أن يكونوا أشد فرحاً بنصرة الإمام من فرحهم بالغنائم، إلّا أنّه قد عرض له عارض غيّر فيه بعض القناعات؛ فاعتقد \_ مثلاً \_ أنّ الخليفة عثمان قُتل مظلوماً، وكان يفترض بالإمام اللهي أن يقتص من قتلته، وما شابه ذلك، ولكن من دون أن يكون مبغضاً لأهل البيت اللهي أو محارباً لهم.

وهذه العوارض الفكرية والعقدية طالما تحصل لبعض الموالين؛ فتتشوّش لديه الرؤية، ومن ذلك ما ينقله الشيخ المفيد، عن المسعودي، عن هاشم بن الوليد، عن



في سداء المسين 🔅 💮 📆

<sup>(</sup>١) الطباطبائي، تفسير الميزان: ج١٤، ص١٨١.

<sup>(</sup>٢) مكارم الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: ج١٠، ص٣٩.

ابن سعيد التميمي، عن أبي ثابت مولى أبي ذرّ، قال: «شهدت مع أمر المؤمنين اللهِ الجمل، فلم رأيت عائشة واقفة بين الصفين ومعها طلحة والزبر، قلت: أمّ المؤمنين وزوجة الرسول وحواري الرسول وصاحبيه بأُحد. فدخلني ما يدخل الناس من الشك، حتى كان عند صلاة الظهر كشف الله ذلك عن قلبي، وقلت: عليٌّ أمير المؤمنين وأخو سيد المرسلين وأولهم إسلاماً، لم يكن بالذي يقدم على شبهة. فقاتلت معه قتالاً شديداً. وعندما عاد إلى المدينة استأذن بالدخول على أُمّ سلمة، وقصّ عليها خبره، فقالت له: أحسنت! إنّي سمعت رسول الله عليه الله عليه على على الله عليه على الله على ال حتى ير دا الحوض»<sup>(۱)</sup>.

فيمكن أن تكون حالة زهير من هذا النوع، ولكن حين جمعه الطريق بالحسين الملك أزال الإمام ما قد علق في روحه من خبث ودرن، فعادت نقية صافية مبصرة للحقّ؛ فحدث عنده هذا التغيير ليعلن ولاءه ونصرته للإمام العلا.

## في ركب الخلود

إننا سواء قلنا: إنَّ الشهيد زهير بن القين البجلي كان علوي الهوى ومن أتباع أهل البيت المناقل ومو اليهم، وإنه اجتمع بالحسين في الطريق وانضم إليه، أم اعتقدنا أنّه كان عثمانيّاً يحمل في قلبه شيئاً تجاه أهل البيت الكِين ، ولكن لقاءه التاريخي بالإمام الحسين عليه قلب كيانه رأساً على عقب.

وعلى كلا التقديرين؛ فإنَّ التحاقه بركب الحسين السُّلا يعدُّ انعطافة تاريخية في حياة الشهيد زهير نحو المجد والخلود والفوز برضوان الله تعالى.

ويظهر من بعض الدلائل والنصوص التاريخية أنّ وجود الشهيد زهير في الركب الحسيني كان وجوداً مميّزاً، فرضته شخصية الشهيد المتّزنة وعقله الراجح، وهذا ما نلمسه حين أشار على الإمام الحسين الله بمناجزة جيش الحرّ حين حاصر هم ومنعهم من النزول في الغاضرية أو نينوي، فقال زهر: يا بن رسول الله، ذرنا حتى نقاتل

<sup>(</sup>١) المفيد، الجمل: ص٢٢٢\_٢٢٣.

هؤلاء القوم، فإن قتالنا الساعة نحن وإياهم أيسر علينا وأهون من قتال مَن يأتينا من بعدهم. وقد أيّده الإمام وصوّب رأيه، فقال له: صدقت يا زهير. ولكن الإمام كره أن يبدأهم بقتال حتى يبدؤوا(١١)، وهو الأمر الذي تمليه مبادئ النهضة الحسينيّة السامية، وأخلاق أهل البيت الميالي في الحرب والقتال.

وفي حديث يرويه الطبري في دلائل الإمامة: أنّه عندما صحب زهيرُ الإمام الحسين الله ووصلوا إلى كربلاء، قال له الإمام: «يا زهير، اعلم أنّ ها هنا مشهدي، ويحمل هذا من جسدي \_ يعني رأسه \_ زحر بن قيس، فيدخل به على يزيد يرجو نواله، فلا يُعطيه شيئاً» (۱). وهذا يكشف بطبيعة الحال عن المكانة التي يتبوؤها زهير عند الإمام الحسين اللها، والدرجة العالية التي وصلها زهير؛ حتى استحق أن يخصّه الإمام الله بهذا الحديث المهم.

## زهير بن القين. . إيمان راسخ ولسان ناصح

أفصحت مواقف زهير بن القين قُبيل عاشوراء وأثناءها عن أنّ لديه يقيناً ثابتاً وإيهاناً راسخاً يضارع الجبال في ثباتها وشموخها؛ فحينها رأى الحسين الحليق تكالُب الأعداء وتواتر الجيوش المدجّجة بالسلاح والعتاد، قال لأصحابه: «اللهم إتي لا أعرف أهل بيتي، ولا أصحاباً هم خير من أهل بيتي، ولا أصحاباً هم خير من أصحابي، وقد نزل بي ما قد ترون، وأنتم في حلًّ من بيعتي، ليست لي في أعناقكم بيعة، ولا لي عليكم ذمّة، وهذا الليل قد غشيكم فاتخذوه جملاً، وتفرَّقوا في سواده؛ فإنّ القوم إنّها يطلبونني، ولو ظفروا بي لذُهلوا عن طلب غيري»(٣)، فأجابه الأصحاب بإجابات متعددة رافضين فيها التخلي عنه، وموطّنين أنفسَهم على الموت معه والتضحية دونه، متعددة رافضين فيها التخلي عنه، وموطّنين أنفسَهم على الموت معه والتضحية دونه،

<sup>(</sup>١) أُنظر: ابن أعثم، الفتوح: ج٥، ص٨٠ ـ ٨١. المفيد، الإرشاد: ج٢، ص٨٤. الدينوري، الأخبار الطوال: ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) الطبري، دلائل الإمامة: ص١٨٢.

<sup>(</sup>٣) الصدوق، الأمالي: ص٢٢٠.

ولكن كانت لكلمات الشهيد زهير وقعٌ مختلف ورنين خاصّ جعل المؤرِّخين يقفون عندها ويتناقلونها، قال: «والله، لوددت أنّي قُتلت ثمَّ نُشرت ثمَّ قُتلت حتى أُقتل كذا ألف قتلة وأنّ الله يدفع بذلك القتل عن نفسك وعن أنفس هؤلاء الفتية من أهل بيتك»(١١). فهو يجد الموت بحدِّ السيوف آلاف المرّات دفاعاً عن الحسين وأهل بيته أقلَّ ما يمكن أن يقدِّمَه في هذا السبيل.

وفي كلام له قاله نيابةً عن أصحابه عَقِبَ كلام للإمام الله (بذي حسم) حين قال الله «نزل من الأمر ما قد ترون، وإنّ الدنيا قد تغيّرت وتنكّرت وأدبر معروفها واستمرّت جداً، فلم يبقَ منها إلّا صبابة كصبابة الإناء، وخسيس عيش كالمرعى الوبيل، ألا تَرُون أنّ الحقُّ لا يُعمل به وأنّ الباطل لا يُتناهى عنه؛ ليرغب المؤمن في لقاء الله محقًّا، فإنَّى لا أرى الموت إلَّا شهادة، ولا الحياة مع الظالمين إلَّا برماً»، فإجاب زهس بعد أن استأذن أصحابه، فحمد الله وأثنى عليه، ثمّ قال: «سمعنا \_ هداك الله يا بن رسول الله \_ مقالتك، والله، لو كانت الدنيا لنا باقية، وكنّا فيها مخلَّدين، إلَّا أنّ فراقها في نصر ك ومواساتك لآثرنا الخروج معك على الإقامة فيها» قال: فدعا له الحسين، ثمَّ قال له خبر اً<sup>(۲)</sup>.

إنَّ هذا الإيمان الذي طفحت به نفس زهير بن القين، كان من الطبيعي أن يفيض حبًّا وشفقة حتى على أعدائه ومناوئيه، فبعد أن بان أمامه طريق الحقِّ واضحاً أبلج، راح يقدِّم النُصح الإرشاد لقومه، ويبالغ في استمالتهم نحو طريق الهداية والاستقامة، ومن جملة ما قال: «يا أهل الكوفة، نذارِ لكم من عذاب الله نذارِ! إنّ حقّاً على المسلم نصيحة أخيه المسلم، ونحن حتى الآن إخوة وعلى دين واحد وملّة واحدة ما لم يقع بيننا وبينكم السيف، وأنتم للنصيحة منّا أهل، فإذا وقع السيف انقطعت العصمة، وكنّا أمّة وأنتم أُمّة.

إنّ الله قد ابتلانا وإياكم بذرية نبيه محمد (صلى الله عليه وسلم) لينظر ما نحن وأنتم

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٨١٨. المفيد، الإرشاد: ج٢، ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: المصدر السابق: ج٤، ص٥٠٣٠.

عاملون، إنّا ندعوكم إلى نصرهم وخذلان الطاغية عبيد الله بن زياد» فيا كان منهم إلّا أن سبّوه وأثنوا على عبيد الله بن زياد!! وكثر الجدال والكلام بينه وبينهم، فناداه رجل فقال له: إنّ أبا عبد الله يقول لك: أقبل فلعمري، لئن كان مؤمن آل فرعون نصح لقومه وأبلغ في الدعاء، لقد نصحت لهؤلاء وأبلغت لو نفع النُّصح والإبلاغ(۱). ولعمري، هكذا تكون النفوس حين تسمو وتتسامى فتستوعب حتى أعدائها. وهذا بعض ما تعلَّمه زهير من أبي الأحرار الإمام الحسين المناهي.

## رجل المهمّات وصاحب الصولات

وعندما بدأت نُذُر الحرب في كربلاء تلوح في الأُفق وتلبّدت سهاؤها بغيوم المواجهة الحتميّة، فلا مكان حينذاك إلّا لمعادن الرجال الأصيلة والنفوس التي ألفتها الشجاعة؛ فلذا كنّا نسمع اسم زهير بن القين كان يتردد في أكثر من مناسبة، ونجده في أكثر من مهمّة، فنراه في كتيبة العباس المنظلات التي انتدبها الإمام لاستطلاع أمر الجموع الزاحفة عليهم في عصر يوم التاسع من المحرّم (٢).

ويقع عليه اختيار الإمام الله في ظهر يوم عاشوراء، وهو ينظّم أصحابه ويعدّهم ليكون قائداً بارزاً على رأس ميمنة جيش الإمام الله (٣)؛ لشجاعته ودرايته في أُمور الحرب والقتال التي خبرها منذ كان شابًا في الفتوحات الإسلامية.

وأبلى الشهيد زهير بن القين بلاءً حسناً، وهو يقارع الشجعان ويناجز الفرسان، مدافعاً عن حرائر النبوة وعقائل الرسالة، فلمّ يهجم شمر اللعين بمرتزقته على خيم النساء والأطفال ويُدخل الرعبَ في قلوبهم، يحمل عليهم زهير في عشرة من أصحابه؛ فيكشفهم عن البيوت، فيقتل بعضاً، ويوتي البعض الآخر هارباً(٤٠).

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٣٢٣\_٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص١٨٤. الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٥١٣.

<sup>(</sup>٣) أنظر: المفيد، الإرشاد: ج٢، ص٩٥. الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٠٣٢.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٣٣٤.

وهكذا في مو قف رسالي بطولي يقدِّمه لنا زهير، فحين تحضر الصلاة يأمره الإمام الحسين الله الحنفى ليتقدّما أمامه فيقيانه من السهام والنبال؛ حتى يصلى بمَن تبقّى من أصحابه صلاة الخوف(١١).

## وسام الشهادة

وآن لهذه المسيرة المفعمة بكلِّ ألوان المكارم والفضائل أن تنال الشهادة وتنعم بالسعادة الأبدية، إذ ينقل المؤرِّخون أنّ زهيراً كان يقاتل قتالاً شديداً بين يدي أبي عد الله علية وهو يرتجز:

> أذودهم بالسيف عن حسين أنا زهير وأنا ابن القين ويقول للحسن عليه:

أقدم هُديت هادياً مهديا فاليوم تلقى جددك النبيا وحسناً والمرتضى عليا وذا الجناحين الفتى الكميا

وأسد الله الشهيد الحيا

فشدّ عليه مهاجر بن أوس التميمي وكثير بن عبد الله الشعبي فقتلاه (٢)، لتلتحقُّ روحه الطاهرة بقافلة الشهداء، وتسكن مع السعداء، فهنيئاً له هذا الوسام الإلهي و الشارة الرتّانية.

وإنّا لله وإنّا إليه راجعون

<sup>(</sup>١) أُنظر: ابن نها الحلي، مثير الأحزان: ص٤٨.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٣، ص١٩٦. الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٣٣٦.



الشيخ عامر الجابري(١)

#### تقديم

كان أبو مخنف في زمانه شيخ المؤرِّخين في الكوفة، وكان من أشدَّ المؤرِّخين اهتهاماً بجمع وتدوين أخبار كربلاء، وقد حاول أن يُحيط بأدقِّ التفاصيل المرتبطة بهذه الواقعة، فشملت أخباره أحداث ووقائع يوم عاشوراء، وما سبقه من إرهاصات وتمهيدات، وما تلاه من أحداث ووقائع السبي.

وقد روى محمد باقر القائني في كتابه الكبريت الأحمر: «أنّه أعطى قباءه ـ وهو برد يهاني نفيس ـ ثمناً لكتابة أبيات من الشعر منسوبة لسيد الشهداء الله (٢٠).

وهذه الرواية \_ إن صحّت \_ تكشف عن حرصه الشديد وتطلّعه إلى التقاط كلِّ شاردة وواردة حول هذه الواقعة.

وكما حاول أبو مخنف أن يُحيط بأدقً تفاصيل أحداث ووقائع كربلاء، فقد حاول \_ أيضاً \_ أن يستند في عمله إلى المنابع الأُولى المتمثّلة في الرواة الأوائل الذين عايشوا

<sup>(</sup>١) كاتب وأستاذ في الحوزة العلمية.

<sup>(</sup>٢) القائني، محمد باقر، الكبريت الأحمر: ج١، ص٤٣.

الأحداث وباشروها، كعقبة بن سمعان مولى الرباب زوجة الحسين الثير (۱)، ودلهم بنت عمرو زوجة زهير بن القين (۲)، وجعفر بن حذيفة الطائي (۳)، وعقبة بن أبي العيزار (۱)، ويحيى بن هانئ بن عروة المرادي (۱)، وغيرهم.

وإذا تعذر الاتّصال بالراوي المباشر لعدم معاصرته \_ أو للبعد المكاني \_ كان أبو غنف يتّصل بمن اتّصل بالرواة المباشرين (بلا واسطة)، كما اتّصل بسليمان بن أبي راشد الأزدي للوصول إلى أخبار حميد بن مسلم الأزدي(٢)، أو (بواسطة) كما أخذ أخبار عبد الله بن سليم والمذري بن المشمعل الأسديين(٧)، عن أبي جناب الكلبي، عن عدى بن حرملة الأسدى عنهما(٨).

<sup>(</sup>۱) هو مولى الرباب بنت امرئ القيس الكلبية زوجة الحسين الله وقد صاحب الحسين الله من المدينة إلى مكّة ومن مكّة إلى كربلاء، ولم يُفارقه حتى قتل الله ولكنه لم يوفّق لنيل الشهادة بين يدي الإمام الحسين الله ولم يكن له دورٌ قتالي أصلاً، وبعد انتهاء المعركة وقع في الأسر، فعرضوه على ابن سعد، فقال له: ما أنت؟ قال: أنا عبد مملوك. فخلّي سبيله، وأصبح بعد ذلك من رواة واقعة الطف، وقد حرص أبو مخنف على الاتّصال به والأخذ منه. هذا ما استفدناه من مواضع عدّة من تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٦٠، وص٣١٣، وص٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) روى عنها أبو مخنف خبراً واحداً حول التحاق زوجها زهير بالحسين الله وهو يرويه عنها مباشرة. أنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: المصدر السابق: ج٤، ص ٢٨١. وابن أبي حاتم، الجرح والتعديل: ج٢، ص ٤٧٦: «جعفر بن حذيفة من آل عامر بن جوين بن عائذ بن قيس الجرمي، كان مع علي يوم صفين، روى عنه أبو مخنف لوط بن يحيى...»، وعدّه ابن حبان في الثقات. أُنظر: ابن حبان، ثقات ابن حبان: ج٤، ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٥) ويحيى هذا وإن كان أبوه من رموز الثورة وقيادييها إلّا أنّ أُمّه روعة كانت أخت عمرو بن الحجاج، وكان مشدوداً إلى خاله، وكان معه في كربلاء في عسكر عمر بن سعد، وكان معه أيضاً في قتاله ضد المختار تحت إمرة عبد الله بن مطيع والي الكوفة من قِبَل ابن الزبير. أنظر: المصدر السابق: ج٦، ص٢٣١، وص٤٠٥.

<sup>(</sup>٦) أنظر: المصدر السابق: ج٤، ص٣١١، وص٣١٢، وص٣١٤، وص٣٢٦، وص٣٢٦، وص٣٣٤، وص٠٤٣٠. وص٤١، وص٤٤، وص٥٤٤، وص٥٤٥، وص٠٣٤،

<sup>(</sup>٧) وكانا مهتمّين بمتابعة أخبار النهضة، كما صرحا بذلك حيث قالا: «لما قضينا حجّنا لم يكن لنا همّة إلّا اللحاق بالحسين في الطريق لننظر ما يكون من أمره وشأنه». أُنظر: المصدر السابق: ج٤، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٨) أُنظر أخبارهما في تاريخ الطبري: ج٤، ص٢٨٩، وص٠ ٢٩، وص٩ ٢٩، وص٠ ٣٠، وص٠٣٠.

من هنا؛ فقد جاءت روايات مقتل أبي مخنف غنية في تفاصيلها وإحاطتها بالجزئيات، مسندةً متصلةً موثوقةً في مآخذها ومنابعها؛ ولذا أصبح مقتله من أشهر المقاتل الحسينيّة، وأكثرها اعتهاداً لدى المؤرِّخين على مرِّ العصور.

وسنعود سريعاً للحديث عن مقتل أبي مخنف بشيءٍ من التفصيل، ولكن بعد أن نكون قد ترجمنا لأبي مخِنْف، وحملنا فكرة كافية عن شخصيته.

### البحث الأول: ترجمته

#### ١ ـ اسمه ، نسبه ، كُنيته

هو لوط بن يحيى بن سعيد بن مخنف (بكسر الميم وسكون الخاء وفتح النون) بن سليم (١) (بضم السين وفتح اللام وسكون الياء) أو سالم (١) أو سليمان (أبو مخِنْف).

وهو مشتهر بكُنيته (أبو مخنف)، ويخطئ بعض الخطباء في تلفُّظ كلمة (مخنف)، والصحيح ما أثبتناه: (بكسر الميم وسكون الخاء وفتح النون) على وزن (منبر)، كما

<sup>(</sup>٣) كما في معجم الأدباء للحموي: ج٥، ص٢٥٢، وتابعه على ذلك: ابن شاكر في فوات الوفيات: ج٣، ص٢٦٢، وعمر ٣٠٥. وعبد السلام عباس الوجيه في معجم رجال الاعتبار وسلوة العارفين: ص٢٦٢، وعمر كحالة في معجم المؤلفين: ج٨، ص١٥٧.



<sup>(</sup>۱) هكذا ضُبط في أكثر المصادر من الفريقين. أنظر: الكلبي، نسب معد واليمن الكبير: ج٢، ص٤٨٦. ابن سعد، طبقات ابن سعد: ج١، ص٧٨٧. الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٥٤٦. الطبري، المنتخب من ذيل المذيّل: ص٤٤٠. ابن العديم، بغية الطلب في تاريخ حلب: ج٨، ص٣٦٧٣. ابن عبد البرّ، الاستيعاب: ج٤، ص١٤٧٦. ابن حجر، الإصابة: ج٢، ص٤٤. ابن قتيبة، المعارف: ص٧٥٥. ابن الأثير، اللباب في تهذيب الأنساب: ج١، ص٥٢٥. ابن الأثير، أُسد الغابة: ج٤، ص٣٥٦. ابن حجر، تهذيب التهذيب: ج٠١، ص٨٠٤. الباباني، هدية العارفين: ج١، ص٤٤٤. حسن زاده آملي، أضبط المقال في ضبط أسهاء الرجال: ص٩١٥. القمّي، الكني والألقاب: ج١، ص٥٥١.

<sup>(</sup>٢) كما في رجال النجاشي: ص ٣٠، مع أنّه عدّ من كُتبه بعد ذلك: كتاب أخبار مخنف بن سليم؛ ولذا احتمل بعض الباحثين أنّه من تصحيف النسّاخ، وممّن تابع النجاشي في ذلك: العلّامة الحلّي في إيضاح الاشتباه: ص ٣٥٩، والتفرشي في نقد الرجال: ج٤، ص ٧٤.

ضبطه أئمة اللغة، وجهابذة علم الأنساب، وفحول فنّ المؤتلف والمختلف.

قال ابن دريد: «مخنف: مِفعل من قولهم: خنَفَ الرجلُ بأنفه، إذا أمالَه من كِبْر. والفرس خانف وخَنُوف، إذا أمالَ رأسَه في جريه أو تقريبه. والجِناف: ضربٌ من سير الإبل. والجَنيف: ثوب من كتّان خشن. والجمع خُنُف، شبيهٌ بالجَيْش. ويقال: خَنفْتُ الأَتْرُجَّة، إذا قطعتها، والواحد مَن قَطْعها خَنِيفٌ أيضاً»(١).

والأزدي: بفتح الألف وسكون الزاي وكسر الدال، نسبة إلى أزد شنوءة، وهو أزد بن الغوث بن نبت بن مالك بن زيد بن كهلان بن سبأ<sup>(١)</sup>.

قال الجوهري: «والشَّنُوْءَةُ على فَعُوْلَةٍ ..: التقرَّز وهو التباعد من الأدناس، تقول: رجل فيه شَنُوْءَةُ، ومنه أَزْدُ شَنُوءَةَ وهم حي من اليمن؛ يُنسب إليهم شَنئيٌّ، قال ابن السِّكيت: ربها قالوا: أَزدُ شَنُوَّةَ ـ بالتشديد غير مَهْمُوزةٍ ـ ويُنسب إليها شَنَويُّ "".

والغامدي: بفتح الغين وكسر الميم والدال، هذه النسبة إلى غامد بطن من الأزد، واسم غامد كها في أسد الغابة \_: عمرو بن عبد الله بن كعب بن الحارث بن كعب بن عبد الله بن مالك بن نصر بن الأزد. وهو معدود في أهل الحجاز، سكن الطائف(٤).

## آل مخنف بن سليم زعماء الأزد في الكوفة

يبدو أنّ مخنف بن سليم هو أول مَن دخل في الإسلام من أسلاف أبي مخنف، وكانت له صحبة مع رسول الله على الله عنف أنها الكوفة بعد ذلك، وهو نقيب الأزديين فيها(٥)، وكان في الكوفة جبانة (مقبرة) تعرف بـ (جبّانة مخنف بن سليم)(١).

<sup>(</sup>١) ابن دريد، الاشتقاق: ص٤٩٣.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: السمعاني، أنساب السمعاني: ج١، ص٠١٨.

<sup>(</sup>٣) الجوهري، الصحاح: ج٢، ص٦٤. مادة (شنأ).

<sup>(</sup>٤) أنظر: ابن الأثير، أُسد الغابة: ج٢، ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: ابن سعد، طبقات ابن سعد: ج٦، ص١٠٩.

<sup>(</sup>٦) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٧، ص١٨٣.

وكان حامل راية الأزد من أهل الكوفة في وقعة الجمل، وقيل: إنّه قُتل يومئذ (٣)، ولم يثبت؛ فإنّ الأخبار الدالّة على حياته بعد وقعة الجمل من الكثرة بحيث يسقط معها هذا القول عن الاعتبار التاريخي، ومنها على سبيل المثال:

١-روى نصر بن مزاحم المنقري: أنّ علياً الله استعمله على أصفهان و هَمَدان بعد الجمل (٤).

٢ وذكر المنقري أيضاً: أنّه لمّا أراد علي الله السير إلى أهل الشام، كتب إلى عمّاله، فكتب إلى مخنف بن سليم كتاباً، يذكّره فيه بفريضة الجهاد، ويخبره بنيّته في المسير إلى أهل الشام، ويصف له فيه ظلم بني أُمية وانحرافهم عن النهج الإسلامي العادل، وفي آخر الكتاب: «فإذا أتيت بكتابي هذا فاستخلف على عملك أوثق أصحابك في نفسك، وأقبل إلينا لعلّك تلقى هذا العدو المُحِلّ فتأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر، وتجامع الحقّ وتباين الباطل، فإنّه لا غناء بنا ولا بك عن أجر الجهاد. وحسبنا الله ونعم الوكيل، ولا حول ولا قوّة إلّا بالله العلى العظيم» (٥٠).

ثمَّ أردف المنقري قائلاً: «فاستعمل مخنف على أصبهان الحارثُ بن أبي الحارث بن الربيع، واستعمل على هَمَدان سعيد بن وهب وكلاهما من قومه وأقبل حتى شهد مع على صفين» (٢).

٣ ـ وذكر الطبري في أحداث سنة ٣٩ه أنَّ معاوية قد بعث النعمان بن بشير في



<sup>(</sup>١) أُنظر: الطوسي، رجال الطوسي: ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: ابن داود، رجال ابن داود: ص١٨٧.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٤، ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) أنظر: المنقري، وقعة صفين: ص١١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص١٠٤ ـ ص٥٠١.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص٥٠١.

ألفي رجل إلى عين التمر، وبها مالك بن كعب مسلحة لعلي الله في ألف رجل، فأذن لهم، فأتوا الكوفة، وأتاه النعمان، ولم يبقَ معه إلّا مائة رجل، فكتب مالك إلى أمير المؤمنين الله يخبره بها جرى، فخطب علي الله الناس، وأمرهم بالخروج، فتثاقلوا، وواقع مالك النعمان، فأمر مالك أصحابه أن يجعلوا جُدُر القرية في ظهورهم، واقتتلوا.

وكتب إلى مخنف بن سليم يسأله أن يمدّه، وهو قريب منه، فوجه إليه ابنه عبد الرحمن بن مخنف في خمسين رجلاً، فانتهوا إلى مالك وأصحابه، وقد كسروا جفون سيوفهم، واستقتلوا، فلمّا رآهم أهل الشام وذلك عند المساء، ظنّوا أنّ لهم مدداً فانهزموا(١١).

قال محمد هادي اليوسفي الغروي بعد أن نقل ما نقلناه وما لم ننقله من الأحاديث الدالة على بقاء محنف بن سليم حياً بعد الجمل : «فهذه الأحاديث كلّها تصرّح بحياة جدّه مخنف بن سليم بعد الجمل، بل حتّى بعد صفين، فإنّ غارات معاوية إنّا كانت سنة (٣٩ هـ) بعد وقعة صفين (٣٧ هـ)، بينها تنفرد تلك الرواية بأنّه قُتل يوم الجمل كها سلف آنفاً، ولم يفطن الطبري لذلك، فلم يعلّق عليه بشيء مع تصريحه في (ذيل المذيّل) بحياته إلى سنة ٨٠ هـ»(٢).

ونحن نؤيده فيها ذهب إليه من بقاء مخنف بن سليم بعد الجمل، بل حتى بعد صفين كها قال، غير أنّنا لا نوافقه على عدم التفات الطبري إلى ذلك؛ فإنّ منهج الطبري في تاريخه هو نقل جميع الروايات المختلفة ووجهات النظر المتباينة حول الحادث، بغض النظر عن موافقتها للعقل والفكر أو عدم موافقتها، وبصرف النظر عن انسجامها مع الثوابت التاريخية أو عدم انسجامها، فعدم تعليق الطبري على ما شذّ من النقول التاريخية هو الموافق للنهج الذي ألزم نفسه السير عليه في مقدمة الكتاب حيث يقول: «فها يكن في كتابي هذا من خبر ذكرناه عن بعض الماضين مما يستنكره قارئه، أو يستشنعه

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٥، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) أبو مخنف، وقعة الطف: ص٢٣، تحقيق محمد هادي اليوسفي الغروي.

أمّا في منتخب ذيل المذيّل، فلم يظهر منه أنّه يسير على المنهج نفسه، بل الظاهر خلافه، وأنّ الآراء الموجودة فيه تمثّل مختارات الطبري ممّا قيل في وفيات الصحابة والتابعين.

وعليه؛ فلا منافاة بين تصريح الطبري في منتخب ذيل المذيّل بحياته إلى سنة ٠٨ه، وبين نقله لخبر مقتله في يوم الجمل في تاريخه، ما دام لكلّ من الكتابين منهجه الخاصّ وأُسلوبه المتميّز.

وقد انفرد ابن حجر (ت ٨٥٢هـ) فذكر أنّ مخنف بن سليم كان ممَّن خرج مع سليمان بن صرد في وقعة عين الوردة، وقُتل بها سنة ٦٤هـ (١)، ونحن نستبعد هذا الخبر ونشكك به لسبين:

١- إن ابن حجر لم يعين لنا المصدر الذي استقى منه هذا الخبر، وقد تتبعنا كتب
 قدامى الأخباريين والمؤرِّخين، فلم نعثر له على قائل قبل ابن حجر.

٢- إنّ مخنف بن سليم لم يكن شخصاً عادياً من عامّة المجتمع، وإنّما كان زعيم الأزديين في الكوفة، وأحد رجالات الشيعة البارزين، ولو كان حاضراً في معركة عين الوردة، وقُتل بها كما زعم ابن حجر لذكر ذلك المؤرِّخون الذين رووا أحداث ووقائع هذه المعركة.

وكان لمخنف بن سليم - على ما ذكره الطبري - إخوة ثلاثة يُقال لأحدهم: عبد شمس، قُتل يوم الخمل<sup>(٣)</sup>.

ومن أبرز أولاد مخنف بن سليم عبد الرحمن بن مخنف زعيم الأزديين في الكوفة،

الخالطكاتي

<sup>(</sup>١) الطبري، تاريخ الطبري: ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: ابن حجر، تهذيب التهذيب: ج١٠، ص٧٨.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الطبري، منتخب ذيل المذيّل: ص٤٧.

وأبرز قيادات الكوفة في زمانه، وكان إلى جانب أبيه مع أمير المؤمنين الله في حربه ضد أهل الشام (١)، إلّا أنّه تحوَّل بعد ذلك إلى الخطّ المعادي للعلويين، فعندما خرج المختار وقف عبد الرحمن ضده مع عبد الله بن مطيع، وكان في ليلة خروج المختار متمركزاً مع اتباعه في جبّانة (مقبرة) مراد (١).

وحينها سار إبراهيم بن مالك الأشتر يريد الموصل، وتواطأ أهل الكوفة على حرب المختار، كان عبد الرحمن ممَّن خرج ضدّه (٣).

وقبيل حدوث وقعة المذار \_ التي وقعت بين أنصار المختار بقيادة أحمر بن شميط وأنصار مصعب بن الزبير بقيادة المهلّب بن أبي صفرة \_ دعا مصعب بن الزبير عبد الرحمن بن مخنف، فقال له: ائت الكوفة مستخفياً حتى تُخرج إلي مَن استطعت إخراجه، وخذِّل الناس عن المختار. فمضى حتى نزل منزله سرّاً فلم يظهر (١٤).

وفي زمان عبد الملك بن مروان، في سنة ٧٥ هناهض عبد الرحمن بن مخنف والمهلب بن أبي صفرة الأزارقة برامهرمز، بكتاب الحجاج إليها لعشر بقين من شعبان، فأجْلَوهم عن رامهرمز من غير قتال شديد، وخرج القوم كأنّهم على حامية، حتى نزلوا سابور بأرضٍ منها يُقال لها: كازرون. وسار المهلب وعبد الرحمن بن مخنف حتى نزلوا بهم في أول رمضان، فخندق المهلب عليه، فذكر أهل البصرة أنّ المهلب قال لعبد الرحمن بن مخنف: إن رأيت أن تُخندق عليك فافعل. وإنّ أصحاب عبد الرحمن أبوا عليه وقالوا: إنّها خندقنا سيوفنا. وإنّ الخوارج زحفوا إلى المهلب ليلاً ليبيتوه، فوجدوه قد أخذ حذره، فهالوا نحو عبد الرحمن بن مخنف فوجدوه لم يخندق، فقاتلوه، فانهزم عنه أصحابه، فنزل فقاتل في أناس من أصحابه فقتل، وقتل أصحابه حوله (٥٠).

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٥، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: البلاذري، أنساب الأشراف: ج٦، ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: المصدر السابق: ج٦، ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٤) أنظر: المصدر السابق: ج٦، ص٤٢٩.

<sup>(</sup>٥) أنظر: الطبري، تاريخ الطبري: ج٦، ص١١١\_١١٢. ابن الجوزي، المنتظم: ج٦، ص١٦٥.

وأمَّا سعيد بن مخنف الجدّ المباشر للوط، فلم أعثر له على ذكر عدا وروده في سلسلة نسب أبي مخنف، على أنَّ بعض المصادر قد أسقطته من سلسلة نسب أبي مخنف وذكرت نسبه هكذا: (لوط بن يحيى بن مخنف)(١)، فجعلت مخنف الجدّ المباشر للوط.

وأما يحيى والد لوط، فلم أجد له ترجمة خاصّة، ولم أعرف عنه شيئاً سوى عد الطوسي له في طبقة أصحاب أمير المؤمنين الثالث في الله في طبقة أصحاب أمير المؤمنين الثالث الله المؤمنين الثالث المؤمنين المؤمنين الثالث المؤمنين الثالث المؤمنين المؤمن العلماء: إنّه من أصحاب أمر المؤ منين والحسين العلماء:

وهذا يعني أنَّ ولادته كانت قبل عام • ٤ه، بفترة تؤمِّله لتلقَّى الحديث عن أمير المؤمنين المن المستشهَد في هذا العام، وأنَّه كان حياً بعد سنة ٥٠ه، وهي السنة التي استُشهد فيها الإمام الحسن علياً.

وممّا ينبغي أن يشار إليه: أنّ جلّ مَن ترجم لمخنف بن سليم أشار إلى أنّ من ولده (أبو مخنف) لوط بن بن يحيى صاحب الترجمة، ممّا يدلل على أنّه أشهر شخصيّة في هذا البيت.

#### ٢. ولادته ونشأته

لُقِّبِ أبو مخنف بـ (الكوفي) في عدّة مصادر (١٠)، وما ذلك إلَّا لكونه كوفي المولد،

<sup>(</sup>١) أُنظر: الحموي، معجم الأدباء: ج٥، ص٢٥٥٢، وتابعه على ذلك: ابن شاكر، فوات الوفيات: ج٣، ص٥٣٦. عبد السلام بن عباس الوجيه، معجم رجال الاعتبار وسلوة العارفين: ص٢٦٢. عمر كحالة، معجم المؤلفين: ج٨، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٢) لم يذكر الطوسي ذلك في ترجمة خاصّة ليحيى، وإنّا ذكره ضمن ترجمته لأبي مخنف، حيث قال-بعد أن ذكر أبا مخنف في طبقة أصحاب أمير المؤمنين المَّلا مجاراةً للكشي ..: «وعندي أنَّ هذا غلط؛ لأنَّ لوط بن يحيى لم يلقَ أمير المؤمنين الله ، وكان أبوه يحيى من أصحابه». الطوسي، رجال الطوسي: ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) أنظر: ابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١٢٩ ـ ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) أنظر \_ على سبيل المثال لا الحصر \_: الذهبي، سير أعلام النبلاء: ج١٣، ص٣٤٢. الذهبي، تاريخ الإسلام: ج٩، ص٥٨١. ابن عدى، الكامل في ضعفاء الرجال: ج٧، ص٤١. الخطيب البغدادي، تاریخ بغداد: ج۳، ص٥٦٢.

ولا نقاش في ذلك، كما لا نقاش في كونه نشأ وتعلم في الكوفة أيضاً، كما يشهد بذلك التأمّل في كثرة مشايخه وأساتذته من أهل الكوفة، وإنّما ينحصر الكلام في زمان ولادته؛ إذ لا يوجد نصّ يُعتمد عليه في تحديدها، وإنّما يتوفر في أيدينا معطيان تاريخيان نستطيع أن نستنتج في ضوئهما أنّ ولادته كانت في بداية خمسينيّات القرن الهجرى الأول، وهما:

المعطى الأول: قد مر علينا أنّ والده يحيى كان من أصحاب أمير المؤمنين الله يحسب الطوسي وابن شهر آشوب وقد قال الطوسي عن أبي مخنف: إنّه «لم يلق أمير المؤمنين الله «نا» فقد نفى اللقاء الذي هو أعمّ من تلقّي الحديث، وهذا يعني أنّ أبا مخنف لم يكن قد ولد في حياة أمير المؤمنين الله وإنّ ولادته كانت بعد عام ٤٠ هالذي هو عام مقتله الله .

المعطى الثاني: عرفنا الآن أن أبا مخنف قد ولد بعد عام ٤٠ ه، فنقول: إنّه قد ولد قبل عام ٥٠ ه؛ فهذا هو المنسجم مع ذكره في طبقة أصحاب الحسن الحيلات المتوفّى في هذا العامّ، فإذا عرفنا أنّ عدَّ الشخص من أصحاب الإمام الحيلات معناه أنّه قد سمع حديثه ووعاه؛ فلا بدّ لنا أن نفترض أنّ ولادة أبي مخنف كانت في بداية الخمسينيات ٤١ أو ٤٢ أو ٤٣ هـ مثلاً لكى يكون صبياً عميزاً على أقل تقدير في نهايات حياة الإمام الحسن الحيلات.

ويمكن أن ندعم هذا الرأي ونؤكده بأمرين:

الأمر الأول: إنّ هذا الرأي ينسجم مع إدراك أبي مخنف لعددٍ من رواة الطف المباشرين، ونقله عنهم بلا واسطة، كعقبة بن سمعان، ودلهم بنت عمرو زوجة زهير بن القين وغيرهما.

الأمر الثاني: إنّ هذا الرأي ينسجم مع كون المشهور في وفاة أبي مخنف هو عام ١٥٧هـ كما سيأتي في آخر الترجمة \_ فإنّ عمره سيكون حين وفاته ١٢٠ سنة أو أقل بقليل، وليس في هذا شذوذ أو مخالفة للمألوف من معدل الأعمار في تلك الأزمان.

<sup>(</sup>١) الطوسي، رجال الطوسي: ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٧٠.

يُعد أبو مخنف من كبار الأخباريين والمؤرِّخين الأوائل الذين سارعوا إلى كتابة التاريخ الإسلامي، وقد تركز نشاطه على تاريخ العراق بصورة خاصّة، كما انصبّت جهوده على الأحداث التي وقعت بعد رحيل النبي عَيَّاتُهُ إلى أواخر العهد الأُموي.

قال ابن النديم: «قرأت بخط أحمد بن الحارث الخزاز، قالت العلماء: أبو مخنف بأمر العراق وأخبارها وفتوحها يزيد على غيره، والمدائني بأمر خراسان والهند وفارس، والواقدي بالحجاز والسيرة، وقد اشتركوا في فتوح الشام»(١).

وأخبار العراق وفتوحها هو تعبير آخر عن تاريخ التشيّع؛ إذ ارتبط التشيّع منذ بدايات وجوده \_ كقوّة اجتهاعية \_ بالعراق؛ ومن هنا قال فلهاوزن: «وأبو مخنف هو أثّبتُ حجّة... في تاريخ الشيعة، طالما اتّصل بالكوفة، والطبري يكاد لا يعتمد على غيره في ذكر أخبارهم وما أطولها»(٢).

وقد تركزت جهود أبي مخنف على جمع وتدوين أخبار الكوفة بنحو خاص، حتى وصفه النجاشي بكونه «شيخ أصحاب الأخبار بالكوفة ووجههم» (٣)، والكوفة كانت آنذاك مركز التشيع وجمجمة العراق، وحينها يكون أبو مخنف شيخ مؤرِّخيها فهذا يعني أنّه شيخ مؤرِّخي أهل العراق بشكل عامّ، أو يكون من كبار مؤرِّخي العراق على أقل تقدير.

إلّا أنّه ممّا ينبغي أن يُشار إليه: أنّ علاقة أبي مخنف بالتشيّع ربها تكون علاقة علمية، وليست روحية، وإذا ما قيل: إنّه (من مؤرِّخي الشيعة) فقد يكون المقصود أنّه من المهتمّين بتاريخ الشيعة وجمع أخبارهم، وليس بالضرورة أن يكون المقصود من هكذا عبارة أنّه كان شيعيّاً بالمعنى الخاصّ للتشيّع.

<sup>(</sup>١) ابن النديم، الفهرست: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) يوليوس فلهاوزن، الخوارج والشيعة، ترجمه عن الألمانية الدكتور عبد الرحمن بدوي: ص١١٣.

<sup>(</sup>٣) النجاشي، رجال النجاشي: ص ٢٠٠٠.

اختُلف ونفی له ص أصح

أمّا طبقة أبي مخنف، فلا يمكن ضبطها من خلال ملاحظة أساتذته وشيوخه؛ إذ اختُلف في ذلك اختلافاً كبيراً، فقد عدّه الكثبي في طبقة أصحاب الإمام علي الله ونفى الطوسي ذلك (۱)، وأثبت صحبته للحسنين المنهم ونفى النجاشي أن تكون له صحبة مع الإمام الباقر الله فضلاً عمّن سبقه من أئمّة أهل البيت المنهم وعدّه من أصحاب الإمام الصادق الله (۳).

وعليه؛ فلا يمكن أن نضبط طبقة أبي مخنف من خلال أساتذته وشيوخه مع الاختلاف المشار إليه، والقدر المتيقن أنّه من طبقة أصحاب الإمام الصادق الله مع احتمال أن يكون من طبقة أقدم، وإنّما يمكن تحديد طبقته من خلال ملاحظة الآخذين عنه والمتتلمذين على يديه، ومنهم:

۱ ـ أبو المنذر، هشام بن محمد بن السائب الكلبي (ت ۲۰۶أو ۲۰۲ه)، النسّابة المشهور (٤)، وهو الراوى لمقتله كها سنبيّن.

٢- أبو الفضل، نصر بن مزاحم بن سيار المنقري (ت ٢١٢هـ)(٥)، صاحب كتاب
 وقعة صفين، وقد أخطأ ابن النديم في عدِّ نصر بن مزاحم من طبقة أبي مخنف(٢).

٣ أبو الحسن، علي بن محمد المدائني (ت ٢٢٥هـ)، المؤرِّخ المعروف(٧).

فهؤلاء الثلاثة هم من كبار الأخباريين والمؤرِّخين الذين برزوا في نهايات المائة الثانية وبدايات المائة الثالثة، وهم من تلاميذ أبي مخنف؛ فيكون أبو مخنف في الطبقة التي فوقهم، مع أنَّه لا مانع من أن يندرج في طبقات أعلى أيضاً لو احتملنا طول

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطوسي، رجال الطوسي: ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٧٠، وص٧٩.

<sup>&</sup>quot; (٣) أُنظر: النجاشي، رجال النجاشي: ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الذهبي، سير أعلام النبلاء: ج١٠، ص١٠١.

<sup>(</sup>٥) أنظر: الصدوق، أمالي الصدوق: ص١٤٢. المجلسي، بحار الأنوار: ج٢٣، ص٤٩.

<sup>(</sup>٦) أُنظر: ابن النديم، الفهرست: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٧) أنظر: الذهبي، ميزان الاعتدال: ج٣، ص٠٤٤. الذهبي، سير أعلام النبلاء: ج٧، ص٢٠٣.

وقد صنف أبو مخنف كُتُباً كثيرة يطول تعدادها، وقد ذكرها النجاشي في رجاله (۱۱)، وابن النديم في فهرسته (۲)، والحموي في معجمه (۳)، والصفدي في وافيه (۱۱)، منها: كتاب المغازي، كتاب السقيفة، كتاب الردّة، كتاب فتوح الإسلام، كتاب فتوح العراق، كتاب فتوح خراسان، كتاب الشورى، كتاب قتل عثمان، كتاب الجمل، كتاب صفين، كتاب النهر، كتاب الحكمين، كتاب الغارات، كتاب مقتل أمير المؤمنين المؤلفين كتاب قتل الحسن المؤلفين كتاب قتل الحسن المؤلفين كتاب أخبار المختار، كتاب أخبار المختار، كتاب أخبار الحجاج، كتاب أخبار مطرف بن المغيرة بن شعبة، كتاب أخبار آل مخنف بن سليم، كتاب أخبار الحريث بن أصد الناجى وخروجه.

إلا أن كُتُب أبي مخنف ومصنفاته قد أُبيدت عن بكرة أبيها، ولم يتبقَّ منها سوى ما نقلته الموسوعات التاريخيّة المتأخِّرة عن عصر أبي مخنف، كموسوعة تاريخ الرسل والملوك للطبري (ت ٣١٠هـ) التي نقلت عن أبي مخنف ما ينيف على (٠٠٥) رواية في موضوعات مختلفة، حيث تحتلّ الروايات التي تتحدَّث عن عهد خلافة الإمام على الله المرتبة الأُولى، فقد بلغت (١٢٦) رواية، تعقبها (١١٨) رواية حول حادثة كربلاء، و(١٢٤) رواية تناولت ثورة المختار (٥٠٠).

وقد حاول العديد من الباحثين والمحققين إحياء تراث أبي مخنف؛ من خلال استخراج مروياته من بطون المدوَّنات التاريخيّة: كمحاولة حسن الغفاري، ومحمد

باستحث الأردي لكوني

<sup>(</sup>١) أُنظر: النجاشي، رجال النجاشي: ص٣٢٠.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: ابن النديم، الفهرست: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الحموي، معجم الأدباء: ج٥، ص٢٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الصفدي، الوافي بالوفيات: ج٢٤، ص٥٠٦.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: جليل تاري، حقائق السقيفة في دراسة رواية أبي مخنف، ترجمة أحمد الفاضل: ص١٣٠.

هادي اليوسفي الغروي في إحيائهم كتاب مقتل الحسين الميلاً لأبي مخنف، حيث كتب الأول مقتل الحسين الله وكتب الآخر وقعة الطفّ، وكلاهما متّخذان من تاريخ الطبري، ومحاولة جليل تاري في كتابه (حقائق السقيفة في دراسة رواية أبي مخنف) الذي حاول فيها إحياء كتاب السقيفة على ما يبدو، ومحاولة الباحث السعودي يحيى اليحيى في دراسته المسهاة بـ (عصر الخلافة الراشدة) والتي حاول أن يدرس فيها \_ دراسة نقدية \_ مرويات أبي مخنف في تاريخ الطبري، والمختصّة بهذه الحقبة.

### ٤ ـ مذهبه ومعتقده

إنَّ التأمَّل في مرويات أبي مخنف، وما نقله من فضائل ومحاسن أهل البيت السِّلا، ومثالب وقبائح أعدائهم، وتركيزه البالغ على تاريخ التشيّع هو الذي قاد بعض الباحثين والمحققين إلى القول بإماميته.

كما أنَّ التأمَّل في مرويات أُخرى لأبي مخنف تتقاطع مع الإيمان بعصمة الأئمَّة اللِّكِ ا هو الذي أرغم بعض الباحثين والمحققين على التوقّف عن القول بإماميته (١).

والذي يبدو لي \_ بعد الوقوف طويلاً على هذا الموضوع \_ أنَّ أبا مخنف لم يكن إمامياً، وإنَّما كان شيعياً بالمعنى العام للتشيّع، والمساوي للميل والمودّة الشديدة لأهل البيت البيالية وهذا ما صرّح به ابن أبي الحديد المعتزلي (ت ٢٥٥هـ) بقوله: «وأبو مخنف من المحدِّثين، وعمَّن يرى صحّة الإمامة بالاختيار، وليس من الشيعة و لا معدوداً من رجالها» (٢٠).

وهذا الكلام ذكره ابن أبي الحديد بعد أن نقل عن أبي مخنف أشعاراً وأراجيز تضمنت أنَّ علياً اللهِ وصى رسول الله عَلَيْكُ ، ومن المعلوم أنَّ الوصية لديهم لا تساوي الاستخلاف.

<sup>(</sup>١) ومن تلك الروايات ما نقله أبو مخنف\_ لمّا خطب الحسين الله وسمع أخواته خطبته \_ «صحن وبكين، وبكي بناته فارتفعت أصواتهن، فأرسل إليهن أخاه العباس بن على وعلياً ابنه، وقال لهما: أسكتاهن، فلعمري ليكثرن بكاؤهن. قال: فلمّا ذهبا ليسكتاهن، قال: لا يبعد ابن عباس. قال: فظننا أنّه إنّما قالها حين سمع بكاؤهن؛ لأنّه قد كان نهاه أن يخرج بهن...». الطبري، تاريخ الطبري: ج٥، ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة: ج١، ص١٤٧.

قال ابن أبي الحديد: «أمّا الوصية، فلا ريب عندنا أنّ علياً علياً كان وصي رسول الله عَلَيْ وإن خالف في ذلك مَن هو منسوب عندنا إلى العناد، ولسنا نعني بالوصية النصّ والخلافة، ولكن أُموراً أُخرى لعلّها ـ إذا لمُحت ـ أشرف وأجل»(١).

والقول بعامية أبي مخنف هو ما يظهر من الشيخ المفيد (ت ١٣ه) أيضاً في كتابه الجَمَل؛ فبعد أن نقل أخبار الجَمَل عن أبي مخنف وغيره من المؤرِّخين، قال: «فهذه جملة من أخبار البصرة ـ وسبب فتنتها ومقالات أصحاب الآراء في حُكم الفتنة بها ـ قد أوردناها على سبيل الاختصار، وأثبتنا ما أثبتنا من الأخبار عن رجال العامّة دون الخاصّة، ولم نثبت في ذلك ما روته كتب الشيعة»(٣).

ومن المعلوم أن الشيخ المفيد من متقدِّمي علمائنا، وهو أخبر بحال أبي مخنف، ومن المرجّح أنّه استند في الحكم بعامّيته على شواهد حسّية، وليست حدْسية.

ويمكن تأكيد هذا الرأي ودعمه بعدّة قرائن ـ وإن كانت جميعاً قابلةً للنقاش ـ:

القرينة الأُولى: قد يُستدلّ على عدم تشيّع أبي محنف بالمصطلح الخاصّ للتشيّع بندرة روايته عن الأئمّة الله مع معاصرته لأربعة منهم هم: السجّاد، والباقر، والصادق، والكاظم المله والكاظم المله وهذا ممّا قد يدلّنا على أنّه لم يكن شيعيّاً، ومن صحابة الأئمّة الله بالمعنى المصطلح الشيعي الإمامي، الذي يعبّر عنه العامّة بـ (الرافضي)، وإنّا كان شيعيّاً في الرأي والهوى كأكثر الكوفيّن، غرر رافض لمذهب عامّة المسلمين آنذاك (١٤).



رسخت الأردي الكوني

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج١، ص١٤٠ ـ ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) المامقاني، تنقيح المقال: ج٢، ص٤٤.

<sup>(</sup>٣) المفيد، الجمل: ص٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) أبو مخنف، وقعة الطف، تحقيق محمد هادي اليوسفي الغروي: ص٧٨.

ولكن هذه القرينة قابلة للنقاش، فإنّ ندرة الرواية عن الأئمّة التي الست بالضرورة مباينة للتشيّع بالمصطلح الخاصّ له، كما أنّ كثرة الرواية عنهم الكافي، ليست مساوية له أيضاً، وإنَّما الصحيح أنَّ النسبة بين ندرة الرواية وعدم التشيّع هي (العموم والخصوص من وجه)؛ فقد يكون الراوي مقلًّا وهو من الشيعة بالمصطلح الخاص، وقد يكون الراوي مكثراً وهو ليس منهم، والناذج على ذلك كثيرة يمكن استخراجها بسهولة من كُتب الرجال.

القرينة الثانية: قال اليوسفي الغروي: «وقد يكون ممّا يؤيد هذا [يعني كونه غير إمامي]: أنّ أحداً من العامّة لم يرمِه بالرفض، كما هو المعروف من مصطلحهم: أنّهم لا يقصدون بالتشيّع سوى الميل إلى أهل البيت المنظير، وأمّا مَن علموا من اتباع أهل البيت الله في مذهبه فإنّهم يرمونه بالرفض لا التشيّع فحسب، وهذا هو الفارق في مصطلحهم بين الموردين»(١).

ويمكن أن يناقش في ذلك من جهتين:

الجهة الأولى: إنّ قوله: «إنّ أحداً من العامّة لم يرمِه بالرفض». غير تامّ؛ فقد وصفه الذهبي بذلك في كتابه تاريخ الإسلام، فقال: «أبو مخنف الكوفي الرافضي الأخباري صاحب هاتيك التصانيف» (۲).

الجهة الثانية: إنّ تفسيره للتشيّع - عند العامّة - بالميل إلى أهل البيت الميل غير دقيق، والصحيح أنَّ التشيّع في اصطلاحهم: تارة يُستخدم بمعنى الميل إلى أهل البيت الكِيُّا، وهذا لا يؤدّي إلى ردّ الرواية لديهم، وأُخرى يستخدم بها يساوي الإيهان بالإمامة، وهذا ما يُطلق عليه أيضاً الرفض، وهو ما يؤدّي إلى ردّ الرواية عندهم.

ويمكن القول: إنَّ إطلاق لفظة (الشيعي) على أبي مخنف هي بالمعنى الثاني دون الأول، وذلك لعدّة شواهد:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٢٨.

<sup>(</sup>٢) الذهبي، تاريخ الإسلام: ج٩، ص١٥٨.

NO STATES

الشاهد الأول: إنّ ابن عدي قبل أن يصف أبا مخنف بكونه (شيعيّاً) قدَّم هذه العبارة: «حدَّث بأخبار مَن تقدَّم من السلف الصالحين، ولا يبعد منه أن يتناولهم». ثمَّ قال \_ بلا فصل \_: «وهو شيعي محترق»(۱)، فإنّ الدليل لديهم على تشيّعه هو تناوله لسلفهم ونقله لمخازيهم ومثالبهم، فهذا شاهد على أنّ تشيّعه بمعنى الرفض لا الميل. الشاهد الثانى: لو كان تشيّعه بمعنى الميل لما أدّى ذلك إلى ردّ روايته، مع أنّهم

الشاهد الثاني: لو كان تشيّعه بمعنى الميل لما أدّى ذلك إلى ردّ روايته، مع أنّهم أجمعوا على ردّها، فيشهد هذا على أنّ تشيّعه بمعنى الرفض.

الشاهد الثالث: ما نقلناه من وصف الذهبي له بـ(الرافضي)، فإنّه قرينة على أنّ مراد أسلافه من تشيّع أبي مخنف هو التشيّع بمعنى الرفض لا مجرّد الميل.

القرينة الثالثة: قال التستري: «ولم يذكره [أي: لم يذكر أبا مخنف] ابنُ قتيبة وابن النديم في الشيعة، مع عقد باب في كتاب كلِّ منها للشيعة، ولو كان إمامياً لأشار إليه أحدهم، بل ظاهر سكوتهم عاميّته»(٢).

وهذه القرينة لا تصمد أمام النقاش أيضاً لمَن خبر منهجي ابن قتيبة وابن النديم في كتابيها المعارف والفهرست، فإنها لم يقسها أبحاث كتابيها تقسياً منطقياً يمنع من تداخل الأقسام، فليس هناك أساس واحد قُسِّمت على ضوئه المباحث، كما أنها لم يقصدا الاستيعاب في كلِّ قسم.

فلو أتينا إلى كتاب المعارف لابن قتيبة لوجدنا أبا مخنف مذكوراً في باب (النسّابون وأصحاب الأخبار) (٣)، ثمّ بعد ذلك دخل في تعداد الفِرَق، وذُكر من ضمن الفِرَق (الشيعة)، وذكر (٤٢) رجلاً ممن يُحسبون على التشيّع (٤)، وأهمل العديد من الشخصيات المعاصرة لهؤلاء المذكورين، فهل يُعدُّ إهمالهم قرينة على عدم تشيّعهم؟! وحينها نأتي إلى كتاب الفهرست لابن النديم نجده قد قسم كتابه على عشر

<sup>(</sup>١) ابن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال: ج٧، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) التستري، قاموس الرجال: ج٧، ص٧٧٤.

<sup>(</sup>٣) أنظر: ابن قتيبة، المعارف: ص٥٣٧.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: المصدر السابق: ص٦٢٤.

مقالات، وجعل المقالة الثالثة (في أخبار الأخباريين والنسّابين وأصحاب الأحداث والآيات)، وقسّمها على ثلاثة فنون، فجعل الفنّ الأول (في أخبار الأخباريين والنسّابين وأصحاب السِّرَ والأحداث وأسماء كتبهم)، بغضّ النظر عن اتَّجاهاتهم وميولهم العقدية والمذهبية، ثمّ ذكر (أبا مخنف) كأحد أعمدة هذا الفنّ (١٠).

ولم يخصص ابن النديم بعد ذلك باباً خاصًا بعلماء الشيعة بمختلف تخصصاتهم في العلوم، لكي يكون إهمال أبي مخنف وعدم ذكره في هذا الباب قرينة على عدم تشيّعه كما زعم التسترى، وإنّما خصص الفنّ الثاني من المقالة الخامسة (في أخبار متكلمي الشيعة والإمامية والزيدية)، ثمَّ خصص الفنِّ الخامس من المقالة السادسة (في أخبار فقهاء الشيعة وأسماء كتبهم)(٢).

ومن المعلوم أنَّ أبا مخنف ليس من حملة هذين الفنين لكي يكون إهماله مؤشراً على عدم تشيّعه.

وهناك قرائن أُخر يمكن أن يُستفاد منها عدم إمامية أبي مخنف صرفنا النظر عنها خوفاً من الإطالة.

وخلاصة القول في مذهب أبي مخنف ومعتقده: إنّه كان شيعيّاً بالمعنى العام للتشيّع، وأمّا إماميته فلم يقم عندنا دليل قاطع عليها، ولم يصرِّح بها أحد من علمائنا المتقدِّمين.

## ٥ ـ وثاقته وعدالته

بالرغم من الخلاف الذي أشرنا إليه حول مذهب أبي مخنف ومعتقده، غير أنَّ الطائفة تكاد تتَّفق كلمة رجاليها على قبول مروياته الفقهية، فضلاً عن التاريخية.

ولعل الأصل في ذلك هو قول شيخ الرجاليين النجاشي فيه: «أبو مخنف شيخ أصحاب الأخبار بالكوفة ووجههم، وكان يُسكن إلى ما يرويه»(٣).

<sup>(</sup>١) أنظر: ابن النديم، الفهرست: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: المصدر السابق: ص١٠.

<sup>(</sup>٣) النجاشي، رجال النجاشي: ص ٢٠ ٣٢ ـ ٣٢.

وهذا الذي قاله النجاشي يوافقه عليه أغلب الرجاليين: كالعلّامة الحلي (ت٢٦٦ه) في خلاصة الأقوال (١٠)، والتفرشي في نقد الرجال (٢)، والسيد البروجردي (ت١٣١ه) في طرائف المقال (٣)، والمحقق السيد الخوئي في معجم رجال الحديث (٤)، والشبستري في كتابه (الفائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق المنال (٥).

فجميع هؤلاء وغيرهم قد نعتوه بها نعته به النجاشي في قوله: «وكان يُسكن إلى ما يرويه»، مع أنّ شيخ الطائفة قد أهمل أبا مخنف، ولم يحكم عليه بجرح ولا تعديل، غير أنّ ذلك لم يمنع أغلب الرجاليين من متابعة رأي النجاشي فيه، وذلك لسببين:

السبب الأول: إنّ الطوسي وإن لم يوثق أبا محنف، إلّا أنّه لم يطعن عليه أيضاً، ولم يقل: إنّه مجهول الحال، والمهمَل غير المجهول، الذي صرح علماء الرجال بجهالة حاله، فالمهمَل لا توصف روايته بضعف أو صحّة أو توثيق أو حسن، ما لم تتبيّن حاله من جهة تتبّع القرائن والمؤشرات، وقد كان ابن داود يعمل بخبر المهمَل كما يعمل بخبر الممدوح(٢).

السبب الثاني: لو تنزّلنا وقلنا: بأنّ سكوت الطوسي يُعدّ جرحاً بأبي مخنف، فإنّنا في هذه الحالة سنقدِّم رأي النجاشي على رأي الشيخ أيضاً؛ وذلك لاتّفاقهم على تقديمه عند المعارضة، «بل الظاهر منهم تقديم قوله ولو كان ظاهراً على قول غيره من أئمّة الرجال في مقام المعارضة في الجرح والتعديل، ولو كان نصّاً»(٧٠).

<sup>(</sup>١) أُنظر: الحليّ، خلاصة الأقوال في معرفة الرجال: ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: التفرشي، نقد الرجال: ج٤، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: البروجردي، طرائف المقال في معرفة طبقات الرجال: ج١، ص٦٦٥.

<sup>(</sup>٤) أنظر: الخوئي، معجم رجال الحديث: ج١٥، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: الشبستري، الفائق في رواة وأصحاب الإمام الصادق المَيِّة: ج١، ص٦٢٥.

<sup>(</sup>٦) قال ابن داود في رجاله: ص٢٩: «الجزء الأول من الكتاب في ذكر الممدوحين ومَن لم يضعفهم الأصحاب فيها علمته»، ويفهم منه أنّه يعمل بخبر الراوي المهمَل كها يعمل بخبر الراوي الممدوح.

<sup>(</sup>٧) النورى، خاتمة المستدرك: ج٣، ص١٤٧.

قال الشهيد الثاني: «وظاهر حال النجاشي أنّه أضبط الجاعة، وأعرفهم بحال الرجال»(١).

وقال حفيده الشيخ محمد بن الشيخ حسن بن الشهيد الثاني \_ بعد ذكر كلامي النجاشي والشيخ في سماعة \_: «... والنجاشي يُقدَّم على الشيخ في هذه المقامات، كما يعلم بالمارسة»(۲).

وقال الميرزا محمد الإسترابادي \_ في ترجمة سليهان بن صالح الجصاص \_: «ولا يخفى تخالف ما بين طريقي الشيخ والنجاشي، ولعل النجاشي أثبت»(٣).

بقيت نكتة مهمّة ينبغي أن يشار إليها: وهي أنّ عبارة «وكان يُسكن إلى ما يرويه» تُعدّ من ألفاظ المدح من المرتبة الثانية عند الدرائيين (أن)، والمعروف عند الرجاليين والدرائيين \_ منا \_ أنّ الراوي الممدوح تُعتبر مروياته من قسم الحسن إن كان إمامياً، ومن قسم الموثّق إن كان على غير نهج الإمامية، وفي ضوء الخلاف المتقدِّم حول عقيدة أبي مخنف؛ فإنّ أحاديثه تكون إما من قسم الحسن لمن يرى إماميته، وإما من قسم الموثّق لمن يرى عامّيته، وممّا يهوِّن الخطب أنّ كليهما ممّا يُحتجّ به.

هذا كلّه في رجالنا، وأمّا أهل السنّة فقد أجمع أئمّة الرجال منهم على تضعيفه وترك روايته.

قال يحيى بن معين: «ليس بثقة»، وقال مرّة: «ليس بشيء»، وقال أبو حاتم الرازي: «متروك الحديث»، وقال الدار قطني: «ضعيف» (٥٠).

وقال ابن عدي\_ بعد أن نقل رأي يحيى بن معين في أبي مخنف\_: «وهذا الذي قاله ابن معين يوافقه عليه الأئمّة؛ فإنّ لوط بن يحيى معروف بكُنيته وباسمه. حدَّث بأخبار

<sup>(</sup>١) الشهيد الثاني، مسالك الأفهام: ج٧، ص٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) النوري، خَاتَمة المستدرك: جَرَّ، ص١٤٧، نقلًا عن كتاب شرح الاستبصار المخطوط لحفيد الشهيد الثاني.

<sup>(</sup>٣) الإسترابادي، منهج المقال: ص١٧٤.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الصدر، حسن، نهاية الدراية: ص٩٩٣.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: ابن الجوزي، الضعفاء والمتروكون: ج٣، ص٢٨.

وبهذا يتضح السبب الذي تركوا حديث أبي مخنف من أجله؛ وهو ميله ومودّته لأهل البيت الميلاً من جانب، ونقله لمثالب ومخازي أعدائهم من جانب آخر.

ومع هذا الإعراض عن مرويات أبي مخنف فيها يخصّ الفقه والعقيدة، غير أنّهم قد اعتمدوا عليه اعتهاداً منقطع النظير في مروياته التاريخية، لا سيها الطبري الذي شحن موسوعته التاريخية الكبرى بمرويات أبي مخنف.

قال عنه ابن كثير: «وهو أحد أئمّة هذا الشأن»(٢)، وقال عنه أيضاً: «وقد كان شيعياً، وهو ضعيف الحديث عند الأئمّة، ولكنّه أخباري حافظ، عنده من هذه الأشياء ما ليس عند غيره، ولهذا يترامى عليه كثير من المصنّفين في هذا الشأن ممّن بعده»(٣).

### ٦.وفاته

توفيً أبو محنف سنة (١٥٧ه) كما في تاريخ مولد العلماء ووفياتهم للربعي (ت٢٦٦ه) (٥)، ومعجم الأُدباء للحموي (ت٢٦٦ه) (٥)، وسير أعلام النبلاء (٢)، وتاريخ الإسلام (٧) للذهبي (ت٨٤٧ه)، والوافي بالوفيات لصلاح الدين الصفدي (ت٤٧٤ه) والذريعة للطهراني (ت١٣٨٩ه) والأعلام لخير الدين الزركلي



<sup>(</sup>١) ابن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال: ج٧، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير، البداية والنهاية: ج٧، ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ج٨، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) الربعي، تاريخ مولد العلماء ووفياتهم: ج١، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) الحموي، معجم الأدباء: ج٥، ص٢٢٥٢.

<sup>(</sup>٦) الذهبي، سير أعلام النبلاء: ج١٣، ص٢٤٢.

<sup>(</sup>٧) الذهبي، تاريخ الإسلام: ج٩، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٨) الصفدي، الوافي بالوفيات: ج٢٤، ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٩) أُنظر: الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ج١، ص٣١٣، ص٣٣٤، ص٣٢٧، ص٣٣٠، ص٣٣٣، ص٣٣٣، ص٣٣٣،

الدمشقي (ت١٣٩٦ه)(١)، ومعجم المؤلفين لعمر كحالة (ت ١٤٠٨ه)(٢)، وغير ذلك من مصادر ومراجع.

ولعل الجميع قد نهلوا هذا القول من مصدر واحد هو تاريخ مولد العلماء ووفياتهم للربعي (ت ٢٧٩هـ)؛ نظراً لكونه أقدم مَن صرّح بهذا القول بحسب تتبّعنا للمصادر والمراجع التي تعرَّضت لوفاة أبي مخنف.

وفي قبال هذا القول يوجد قولان ضعيفان، وغير مشهورين:

القول الأول: إنّه توفي قبل سنة (١٧٠هـ)، وهو قول الذهبي في ميزان الاعتدال (٣)، ويلاحظ عليه:

1- إنّه لم يذكر الحادثة التي بسببها استنتج كون وفاته قبل سنة (١٧٠ه)، وهذا الإشكال لا يرد على أصحاب القول الأول؛ لأنّهم قد استندوا إلى قول الربعي المتوفّى عام ٢٧٩ه، وهو يحكم عن حسِّ لا عن حدْس، فإنّه لا يفصله عن أبي مخنف سوى طبقة واحدة، فهو من طبقة تلاميذ تلاميذ أبي مخنف، أو قل: هو من أقران أحفاده، بخلاف الذهبي (ت٧٤٨ه)، الذي يفصله عن أبي مخنف قرابة خمسة قرون.

٢\_ إنّه مخالف لما اشتُهر من كون وفاته سنة (١٥٧ه)، بل هو مخالف لما ذهب إليه
 الذهبي نفسه في سير أعلام النبلاء وتاريخ الإسلام كما مرّ.

القول الثاني: إنّه توفّي سنة (١٧٥ه)، ذكر ذلك إسهاعيل باشا البغدادي (ت١٣٩ه)، ولم يُشر إلى مستنده في هذا القول، ولولا أنّه قد أكد على ذلك ثلاث مرّات، مرّتين في إيضاح المكنون(٤)، ومرّة واحدة في هدية العارفين(٥)، ولولا أنّه قد ذكر ذلك (رقماً وكتابةً) في المواضع الثلاثة، لولا ذلك لقلنا: بحصول تصحيف

<sup>🥻 (</sup>١) الزركلي، الأعلام: ج٥، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) عمر كحالة، معجم المؤلفين: ج٨، ص١٥٧.

<sup>(</sup>٣) الذهبي، ميزان الاعتدال: ج٣، ص٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) البغدادي، إسماعيل، إيضاح المكنون: ج٢، ص١٧٨ ـ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٥) البغدادي، إسهاعيل، هدية العارفين: ص ١ ٨٤.

## البحث الثانى: كتابه (مقتل الحسين الله)

الحديث حول مقتل أبي مخنف حديث ذو شجون، والإحاطة به من جميع الجهات يحتاج إلى بحث مستقل ودراسة مفردة؛ ولذا سنحاول أن نتحدَّث بإيجاز عن عدّة أُمور أساسية ورئيسية حول هذا المقتل:

الأمر الأول: إنّه لا ريب ولا شبهة في أنّ أبا مخنف قد كتب كتاباً حول واقعة الطف أسهاه مقتل أو قتل الحسين المالية.

فقد ذكره ابن النديم (ت ٤٣٨ه) في قائمة كتبه، وذكر أنّ اسمه مقتل الحسين الثيلان، ولعل ابن النديم هو أقدم مَن نصّ على وجود كتاب لأبي مخنف في مقتل الحسين الثيلا.

وذكره النجاشي (ت ٤٥٠ه) كذلك في قائمة مصنفاته، وذكر أنّ اسمه قتل الحسين الله ثمّ ذكر طريقه إلى هذا الكتاب وسائر كتب أبي مخنف، فقال: «أخبرنا أحمد بن علي بن نوح، قال: حدّثنا عبد الجبار بن شيران الساكن بنهر جطا (خطى)، قال: حدّثنا محمد بن زكريا بن دينار الغلابي، قال: حدّثنا عبد الله بن الضحاك المرادي، قال: حدثنا هشام بن محمد بن السائب الكلبي، عن أبي مخنف»(٢).

وقد ذكره الطوسي (ت٤٦٠ه) أيضاً في الفهرست، وذكر أنّ اسمه مقتل الحسين الثيلا، ثمّ ذكر طريقه إلى مصنفات أبي مخنف بها فيها كتاب المقتل، فقال: «أخبرنا بها أحمد بن عبدون، والحسين بن عبيد الله جميعاً، عن أبي بكر الدوري، عن القاضي أبي بكر أحمد بن كامل، عن محمد بن موسى بن حماد، عن ابن أبي السري محمد، قال أخبرنا هشام بن محمد الكلبي، عنه...»(٣).

ثمَّ جاء بعدهما ابن شهر آشوب(ت ٥٨٨هـ) فأكَّد لنا وجود هذا الكتاب في قائمة ا



ي مختل الأردي الكوني

<sup>(</sup>١) أنظر: ابن النديم، الفهرست: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) النجاشي، رجال النجاشي: ص٠٣٢.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، الفهرست: ص١٢٩.

كتب أبي مخنف، فقال ـ بعد التعريف بأبي مخنف \_: «له كُتُب كثيرة في السير، كمقتل الحسين الثيلا»(١).

وممّن ذكره أيضاً الحموي (ت ٦٢٦هـ) في معجم الأدباء، وهو يذكر ذلك عن محمد بن إسحاق (٢).

فهذه أهم النصوص الأصيلة الموجودة في هذا المجال، وقد اخترناها من أشهر المصادر في عالم الفهارس ومعاجم المؤلفات، وجميعها صرحت بوجود كتاب لأبي مخنف في مقتل الحسين الميلا، وهناك نصوص أُخرى صرحت بوجود هذا الكتاب في قائمة أبي مخنف، ولكنها بأجمعها تنهل من المصادر التي ذكرناها.

الأمر الثاني: ذهب بعض الباحثين إلى القول: بأنّ مقتل أبي مخنف هو أقدم المقاتل الحسينيّة وأسبقها.

قال محمد مهدي شمس الدين: «فكُتُب المقتل تصلح أن تكون موضوعاً لدراسة علمية واسعة وعميقة تشتمل على تاريخ نشوء هذا النوع من كتابة التاريخ وتطوره، ومنهجه ومحتوياته، ونوعيات المؤلفين، والأُسلوب الذي كتب به، وتطور هذا الأُسلوب خلال العصور، وعلاقة هذا الأُسلوب بلغة الكتابة في المجالات الأُخرى، واللغات التي كتبت بها (العربية، والفارسية، والتركية، والأردو، وغيرها) والمحتوى الشعري لهذه الكتب التي بدأت \_ فيها نحسب \_ بأبي مخنف ولم تنته بعد...»(٣).

وقال اليوسفي الغروي: «وكذلك بقيت هذه الحادثة الأليمة في سنة ٦١ه، أحاديث شجون تتناقلها الألسن نقلاً عن الذين كانوا قد شهدوا المعركة، أو الحوادث السّابقة عليها أو التالية لها، كسائر أحاديث المغازي والحروب في الإسلام... حتّى انبرى لها في أوائل المئة الثانية للهجرة أبو مخِنف، لوط بن يحيى بن سعيد بن مخِنف بن سليم الأزدي الغامدي الكوفي (ت ١٥٨هـ)، فجمعها من أفواه الرواة وأودعها كتاباً أسهاه: (كتاب



<sup>(</sup>١) ابن شهر آشوب، معالم العلماء: ص١٢٩.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الحموي، معجم الأُدباء: ج٥، ص٢٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) شمس الدين، محمد مهدي، أنصار الحسين الله: ص٣٣.

ونحن لا نوافق ما ذهب إليه هذان المحققان وغيرهما، فقد أثبتنا في بحوثنا السابقة - أنّ أول مَن كتب في المقتل الحسيني هو الأصبغ بن نباتة، ثمّ جاء بعده جابر بن يزيد الجعفي، ثمّ جاء بعدهما عمّار الدهني، فلا يكون أبو مخنف هو أول مَن كتب في المقتل الحسيني، وإن جرى ذكر ذلك على بعض الألسن.

الأمر الثالث: إنّ مقتل أبي مخنف مفقود، ولم يصل إلينا منه إلا ما انتقل إلينا عِبر مطاوي الكتب، وفي ضوئه؛ فإنّ المقتل المتداول بين الناس والمنسوب لأبي مخنف، ليس له بإجماع المحققين.

يقول السيد عبد الحسين شرف الدين: «ولا يخفى أنّ الكتاب المتداول في مقتله الله المنسوب إلى أبي خِنْف به، وإنّا المنسوب إلى أبي خِنْف قد اشتمل على كثير من الأحاديث التي لا علم لأبي خِنْف به، وإنّا هي مكذوبة على الرجل، وقد كثرت عليه الكذّابة وهذا شاهد على جلالته»(٢).

ويقول الشيخ عباس القمّي: «وليعلم أنّ لأبي غِنف كُتُباً كثيرةً في التاريخ والسير، منها كتاب: مقتل الحسين الذي نقل عنه أعاظم العلماء المتقدّمين واعتمدوا عليه... ولكن للأسف أنّه فُقد ولا يوجد منه نسخة، وأمّا المقتل الذي بأيدينا ويُنسب إليه، فليس له، بل ولا لأحد من المؤرّخين المعتمدين، ومَن أراد تصديق ذلك، فليقابل ما في هذا المقتل وما نقله الطبري وغيره عنه حتّى يعلم ذلك، وقد بيّنت ذلك في نفس المهموم، في طرمّاح بن عدى، والله العالم»(٣).

ويقول اليوسفي الغروي: «تتداول الأيدي والمطابع في هذه العهود المتأخّرة كتاباً في مقتل الحسين الله أبي نخنف، ومن المعلوم الواضح أنّه ليس لأبي مخنف، وإنّم هو من جمع جامع غير أبي مخنف، ولا يُدرى بالضبط متى؟ وأين؟ وممّن وجد هذا



سمت الأردي الكوني

141

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، وقعة الطفّ: ص١٦ ـ ص١٧ . تحقيق: محمد هادي اليوسفي الغروي.

<sup>(</sup>٢) شرف الدين، عبد الحسين، مؤلفو الشيعة في صدر الإسلام: ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) القمّى، الكنى والألقاب: ج١، ص٥٥.

أقول: ولكن صاحب الذريعة قد صرّح بأنّ الطبعة الأُولى لهذا المقتل كانت على الحجر في بمبئى منضمّاً إلى المجلد العاشر من(البحار) في سنة ١٢٨٧ه (٢).

ثمَّ أُعيدت طباعته على الحجر مرّتين: الأُولى في بمبئي عام ١٣٢٦ه، منضمّاً إلى مثير الأحزان واللهوف، كما نصّ على ذلك التبريزي في مرآة الكتب<sup>(٣)</sup>، والأُخرى في النجف الأشرف عام ١٣٥٥ه، كما صرح بذلك الأميني في معجم المطبوعات النجفيّة (٤).

وللمقتل المتداول علامتان أساسيتان يمكن معرفته من خلالها:

العلامة الأُولى: من خلال العنوان؛ حيث إنّ هذه النسخة عادة ما تُطبع بعنوان (مقتل الحسين الله ومصرع أهل بيته وأصحابه في كربلاء).

العلامة الأُخرى: من خلال الكلمات الأُولى فيه؛ حيث يبدأ بهذه الكلمات: «قال أبو مخنف: حدَّثنا أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب الكلبي...».

وهذه الكلمات هي أول مؤاخذة على هذا المقتل؛ فإنّ أبا مخنف هو شيخ هشام بن محمد وأُستاذه، فكيف يصح أن يحدِّث الأستاذ عن التلميذ؟!

الأمر الرابع: أشرنا في الأمر السابق إلى أنّ الباحثين المحققين قد أجمعوا على ضياع مقتل أبي مخنف، وأنّه لم يصلنا منه إلّا ما نقله المؤرِّخون عن هذا المقتل، والمعروف بين المحققين أنّ أقدم نصِّ نقل مرويات هذا المقتل هو كتاب تاريخ الرسل والملوك للطبري (ت٣١٠هـ).

يقول اليوسفي الغروي: «وأقدم نصّ معروف لدينا ممّن نقل أحاديث هشام الكلبي في كتابه عن أبي خِنْنَف هو: تاريخ أبي جعفر محمّد بن جرير الطبري (٣١٠هـ)، وهو لم يُفرِد لها تأليفاً خاصّاً، وإنّا ذكر الوقعة في أثناء تاريخه لحوادث سنة (٢٠ ـ ٦١هـ)»(٥).

N. Carrier

المدو الخامس ، السنة الثانية ، ١٤٣٥ م. ٣

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، وقعة الطفّ: ص٣٦. تحقيق: محمد هادي اليوسفي الغروي.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ج٢٢، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: التبريزي، مرآة الكتب: ج١، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الأميني، معجم المطبوعات النجفيّة: ص١٣١.

<sup>(</sup>٥) أبو مخنف، وقعة الطف: ص١٨، تحقيق: محمد هادي اليوسفي الغروي.

ويقول حسن غفاري: «... أردت أن أجمع الأخبار الواردة في مقتل مولانا الشهيد أبي عبد الله الحسين ـ روحي له الفداء ـ بحيث كان كلّ مَن نظر فيه وتأمّل في مضامينه أغناه عن الرجوع إلى سائر المقاتل، وبينا أنا كنت مشغولاً بذلك بان لي أنّ من جملة المقاتل التي استندوا إليها ونقلوا عنها مقتل أبي مخنف المشهور بين الخواص والعوام، ونقل مهرة الفنّ عنه في زبرهم القديمة، كمحمد بن جرير الطبري في كتابه تاريخ الأُمم والملوك...»(١).

ويتكوّن مقتل أبي مخنف المستخرّج من تاريخ الطبري - بحسب ما حققه اليوسفي الغروي - من ٦٥ حديثاً مسنداً (٢) ، رواها أبو مخنف بالمباشرة وبالواسطة عن ٣٩ راوياً ، وقد وضع اليوسفي الغروي ستّ قوائم تفصيليّة بأسهاء الرواة الوسائط بين أبي مخنف والأحداث، ووضع أمام اسم كلّ راوٍ منهم الحديث الذي رواه، فكانت هذه القوائم هي في حدّ ذاتها فهرستاً لأحاديث الكتاب أيضاً (٣). وتتوّزع هذه الأحاديث المتناثرة في الطبري على حوادث المعركة وما قبلها وما بعدها، بشكل يغطّي أكثر التفاصيل، ويجيب على أغلب التساؤلات التي تشغل الباحث؛ ومن هنا أمكن إعادة تنسيقها وتشكيلها بحسب التسلسل الزمني للأحداث والخروج بمقتل متكامل أو شبه متكامل.

ولذا؛ قام المحققان الميرزا حسن الغفاري والشيخ اليوسفي الغروي بالتصدي الإحياء مقتل أبي مخنف من خلال العمل على استخراج روايات أبي مخنف من تاريخ الطبري، ثمَّ تنسيقها بحسب تسلسل الأحداث ووضعها في كتاب مفرد يكون بديلاً للطبعة المتداولة بين الناس.

فكتب الأول مقتل الحسين الله وكتب الثاني وقعة الطف، وكلاهما مستخرَجان من تاريخ الطبري.

<sup>(</sup>١) أبو مخنف، مقتل الحسين الله: ص٣٨٦، تحقيق: حسن الغفاري.

<sup>(</sup>٢) مرّ علينا عند الحديث عن مصنّفات أبي مخنف أنّ مروياته حول كربلاء تبلغ (١١٨)، وهذا الرقم بملاحظة تقطيع بعض الروايات، وعدِّ كلّ مقطع روايةً، فالمسألة نسبية.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: أبو مخنف، وقعة الطف: ص ٤٠ ٨١. تحقيق: محمد هادي اليوسفي الغروي.

#### طريق الطبري إلى مقتل أبى مخنف

طريق الطبري إلى مقتل أبي مخنف هو أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب الكلبي، الكوفي (ت٢٠٦ه).

ولا ريب في أنّ الطبري لم يتّصل بهشام بن محمد، فقد توفّي الأخير قبل ولادة الطبري بحوالي ١٨ عاماً، ومع ذلك نجد أنَّ الطبري \_ في أحداث سنتي ٦٠ \_ ٦١ هـ يسند مروياته إلى هشام من دون أن يذكر الواسطة بينها، ويمكن أن نتصوّر في هذا الخصوص ثلاث فرضيات:

الفرضية الأُولى: أن نقول بانقطاع السند بين الطبري وهشام الكلبي؛ وبالتالي سنحكم على مجموع روايات الطبري عن أبي مخنف بالإرسال؛ فتكون ضعيفة بحسب المقاييس الفقهية؛ لأنّنا نجهل الواسطة بينها.

ولو أردنا أن نتكلّم بلغة مبسَّطة وواضحة للجميع نقول: بها أنّنا نجهل الواسطة التي نقلت مقتل أبي مخنف من هشام إلى الطبري، فلا يمكننا الجزم بنسبة هذا المقتل إلى أبي مخنف، فلا تكون قيمته التاريخية أفضل من المقتل المتداول.

الفرضية الثانية: ما ذكره اليوسفي الغروي ومفاده: أنَّ الطبري كان يمتلك نسخة من مقتل أبي مخنف، فكان ينقل من الكتاب بشكل مباشر، وكان يعزز ذلك بمرويات من هذا المقتل، وردت إليه عن طريق تلميذه هشام، و لا يعيِّن لنا مَن حدَّثه عن هشام<sup>(١)</sup>.

وعلى ضوء هذه الفرضية؛ يكون دور هشام بن محمد دوراً هامشياً، والمصدر الأساسي الذي اعتمده الطبري هو كتاب مقتل أبي مخنف نفسه.

وممّا يعزّز هذه الفرضية، أنّ الطبري كثيراً ما يتجاوز هشام ويحدِّث عن أبي مخنف بالمباشرة، فيقول \_ مثلاً \_: «وقال: أبو مخنف».

الفرضية الثالثة: \_ وهو ما توصلنا إليه في المقام \_ فنحن نرى أنَّ طريق الطبري إلى

(١) أُنظر: أبو مخنف، وقعة الطف: ص١٨\_ ص١٩، تحقيق: محمد هادي اليوسفي الغروي.

هشام بن محمد معروف، فإنّ الطبري يروي عن الحارث بن محمد (ت ٢٨٢هـ)(١)، عن محمد بن سعد صاحب الطبقات (ت ٢٣٠هـ)، عن هشام بن محمد، عن أبي مخنف.

وليس للطبري طريق إلى هشام غير ما ذكرنا، وقد صرَّح الطبري بذلك في ستّة موارد في الجزء الأول من تاريخه (٢)، وبعد أن صار طريقه معروفاً إلى هشام بن محمد، بدأ يسند إلى هشام بن محمد بقوله مشلاً من «حُدِّثتُ». بصيغة المبني للمجهول، وهذه الطريقة في الاختصار تُسمى في علم الرجال بـ(التعليق)، وهي طريقة معروفة بينهم، لا سيها بين المتقدِّمين.

قال صاحب المعالم في منتقى الجان: «اعلم أنّه اتّفق لبعض الأصحاب توهم الانقطاع في جملة من أسانيد الكافي؛ لغفلتهم عن ملاحظة بنائه لكثير منها على طرق سابقة، وهي طريقة معروفة بين القدماء، والعجب أنّ الشيخ رحمه الله ربها غفل عن مراعاتها؛ فأورد الإسناد من الكافي بصورته ووصله بطرقه عن الكليني من غير ذكر للواسطة المتروكة؛ فيصير الإسناد في رواية الشيخ له منقطعاً، ولكن مراجعة الكافي تفيد وصله. ومنشأ التوهم الذي أشرنا إليه فقد المهارسة المطلعة على التزام تلك الطريقة...»(٣).

يقول جعفر السبحاني - حول طريقة الكليني في الإسناد -: «... قد يحذف الكليني



أي سعت الأردي الكوني

<sup>(</sup>۱) الحارث بن محمد ابن أبي أسامة داهر التميمي: من حفّاظ الحديث، له (مسند) لم يرتبه، ولِد سنة ١٨٦ هـ وتوفّي سنة ٢٨٢ هـ، سمع يزيد بن هارون وعبد الوهاب الخفاف والواقدي ومحمد بن سعد وغيرهم، وروى عنه أبو جعفر الطبري، وأبو بكر بن خلاد، وأبو بكر الشافعي وخلق كثير. وثقه أكثر أهل الحديث، ومنهم الدارقطني، وهو راوي كتاب الطبقات عن أُستاذه محمد بن سعد. أُنظر ترجمته في: ابن حبان، ثقات ابن حبان: ج٨، ص١٨٣. الذهبي، المغني في الضعفاء: ج١، ص١٤٣. البغدادي، تاريخ بغداد: ج٩، ص١١٠. الذهبي، تذكرة الحقاظ: ج٢، ص١٤٥. الذهبي، ميزان الاعتدال: ج١، ص٢٤٦. السيوطي، طبقات الحقاظ: ج١، ص٢٧٦. الصفدي، الوافي بالوفيات: ج١١، ص٢٠٦. الزركلي، الأعلام: ج٢، ص١٥٥. عمر كحالة، معجم المؤلفين: ج٣، ص١٧٦. وغير ذلك من المصادر والمراجع.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: تاريخ الطبري: ج١، ص١٢٠، ص١٢٧، ص١٥٢، ص١٥٦، ص٢٠٦، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) حسن (صاحب المعالم)، منتقى الجمان في الأحاديث الصحاح والحسان: ج١، ص٢٤-٢٥.

وعلى هذا الأساس \_ أيضاً \_ نفسًر إسناد الطبري إلى أبي مخنف مباشرة؛ فإنّه لم يسند إليه إلّا بعد أن صار واضحاً أنّه يروي عنه بواسطة هشام.

وفي ضوء هذه الفرضية تتهاوى الفرضيتان السابقتان، وإن كنّا في الوقت نفسه لا نهانع من وصول كتاب مقتل أبي مخنف إلى الطبري، من خلال هذا الطريق عينه.

الأمر الخامس: أشرنا في المضى إلى أنّ أقدم نصّ تاريخي يحتوي على نقو لات من مقتل أبي مخنف هو تاريخ الطبري، وهذا لا يعني أنّه النصّ الوحيد، فهناك العديد من النصوص التي اشتملت على مرويات من هذا المقتل، وهذه النصوص على أنواع:

النوع الأول: ما لم يكن طريقه إلى مقتل أبي مخنف يمرّ بالطبري، كالبلاذري (ت٩١٧هـ) في أنساب الأشراف، وابن أعثم الكوفي (ت نحو ٣١٤هـ) في الفتوح، والمسعودي (ت٣٤٥هـ) في مروج الذهب، وأبو الفرج الأصفهاني (ت٣٥٦هـ) في مقاتل الطالبين، وغيرهم ميّن نقل عن أبي مخنف عن غير طريق الطبري.

ويمكن عدّ المفيد (ت٤١٣ه) في الإرشاد، وسبط ابن الجوزي (ت٤٥٥ه) في التذكرة منهم؛ فإنّها لا ينقلان عن مقتل أبي مخنف عن طريق الطبري على ما يبدو، ففي هذه الكتب وأمثالها يجد الباحث شذرات مبثوثة من هذا المقتل يمكن اقتصاصها وإضافتها إلى مقتل أبي مخنف المستخرَج من الطبري.

<sup>(</sup>١) السبحاني، كليات في علم الرجال: ص٥٥٠.

وبالتالي؛ فإنّ المتتبّع لا يعدم - من خلال المقارنة - من التقاط بعض العبارات الساقطة من تاريخ الطبري، وهي وإن كانت نادرة جداً إلّا أنّنا بحاجة إليها أيضاً، فلعل فيها سداً لثغرة مهمّة في التاريخ الكربلائي.

النوع الثالث: نسخ من مقتل أبي مخنف لا تتطابق مع نسخة الطبري، ولا مع الطبعة المتداولة، وأبرز نهاذج ذلك نسختان:

## ١ ـ نسخة القندوزي (ت٢٩٤هـ) في ينابيع المودة:

فقد خصص الباب الحادي والستين من الجزء الثالث من كتابه لما أورده أبو مخنف، وعند المقارنة يتضح للباحث عدم تطابق هذه النسخة مع النسخة الشائعة المتداولة ولا نسخة الطبري، كما اتضح لنا عند التحقيق أنّ هذه النسخة لا يمكن أن تكون ملفقة من النسختين لانفرادها بالعديد من الموارد، مع أنّه يقول في صدر الباب: «الباب الحادي والستون في إيراد ما في الكتاب المسمى بـ (مقتل أبي مخنف)، الذي ذكر فيه شهادة الحسين وأصحابه مفصلاً... »(۱).

وهذا النص صريح بأنّه ينقل عن كتابٍ كان لديه اسمه (مقتل أبي مخنف)؛ فتكون هذه نسخة ثالثة من مقتل أبي مخنف ينبغي للباحثين والمحققين أن يلتفتوا إليها.

#### ٢\_نسخة إعجاز حسين النيسابوري الكنتوري (ت١٢٨٦هـ):

قال في كشف الحجب والأستار عن أسهاء الكتب والأسفار: «مقتل الحسين الله للوط بن يحيى بن سعيد بن مخنف (بكسر الميم وإسكان الخاء المعجمة وفتح النون) بن سالم الأزدي الغامدي أوله: قال أبو منذر هشام بن السائب الكلبي: أخبرنا أبو عبد الله

<sup>(</sup>١) القندوزي، ينابيع المودة: ج٣، ص٥٣.

بن الجاسر، قال أخبرنا أبو مخنف لوط بن يحيى الأزدي إلخ $^{(1)}$ .

ولا ريب في أنّ هذا المقتل الذي يتحدَّث عنه صاحب (كشف الحجب) غير المقتل المشهور؛ لأنّ أوله \_ كها مرَّ علينا \_ هكذا: «قال أبو مخنف: حدَّثنا أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب الكلبي...».

وممّا لا بدّ أن يُشار إليه: هو أنّ صاحب (كشف الحجب) من العلماء المحققين والمنقّبين في الآثار، حيث يقول عنه شهاب الدين الحسيني المرعشى النجفي: «واعلم أنّه سافر إلى العراق، وزار المشاهد المشرَّفة، واجتمع بعلمائها فأفاد واستفاد، وكثرت مجالسته مع العلّامة الحاج الميرزا حسين النوري شيخ مشايخنا في الرواية، وجمع هناك عدّة كُتب، ومن نفائس المخطوطات، فجاء بها إلى خزانة كُتب أخيه صاحب العبقات»(٢).

ولا يخفى أنّ عصر صاحب (كشف الحجب) هو عصر اكتشاف الأُصول المندثرة، وقد اكتُشفت في هذه الفترة العديد من الكتب التراثية المفقودة (٣)؛ ولذا لا نستبعد أن تكون نسخة صاحب (كشف الحجب) من بين تلك الأُصول المكتشفة في تلك الفترة، ولكنّنا مع شديد الأسف لا نعلم شيئاً عن مصير تلك النسخة.

إنّ هاتين النسختين \_ نسخة ينابيع المودّة، ونسخة كشف الحجب والأستار \_ هما أبرز نهاذج نسخ مقتل أبي مخنف، التي لا تطابق نسخة الطبري، ولا النسخة المتداولة، ويظهر من خلال التأمّل في منقولات صاحب أسرار الشهادة عن مقتل أبي مخنف، ومقارنتها بالمقتل المتداول، ونسخة الطبري، وجود نسخ متعددة لمقتل أبي مخنف، ويبدو أنّ الدربندي كان ملتفتاً إلى ذلك، حيث يقول في بعض تلك الموارد: «وفي نسخة من نسخ كتاب أبي مخنف هكذا...»(٤).

فهذه العبارة تدلُّ بوضوح على تعدد نسخ مقتل أبي مخنف، وأنَّ صاحب أسرار

<sup>(</sup>١) النيسابوري الكنتوري، كشف الحجب والأستار عن أسهاء الكتب والأسفار: ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (مقدمة الكتاب): ص٣.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: حبّ الله، حيدر، نظرية السنّة في الفكر الإمامي: ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) الدربندي، أسرار الشهادة: ج٣، ص٤٦٥.

وفي ضوء هذه الحقائق التي ذكرناها؛ فإنّنا نرى أنّه يمكن ـ مع مضاعفة الجهود ـ أنّ يُكتب مقتل أبي مخنف بحجم أكبر من المقتل المستخرَج من تاريخ الطبري.

#### خاتمة بأهم نتائج البحث

في ختام بحثنا حول أبي مخنف ومقتله ـ نرى أنّه من تمام البحث أن نقوم بتلخيص أهمّ النتائج التي خرجنا بها:

١-إن ابا محنف لوط بن يحيى الكوفي الأزدي هو من أعلام القرنين الأول والثاني المجريين.

٢- كان أبو مخنف من كبار الأخباريين والمؤرِّخين في عصره، وقد اختص بتاريخ العراق والتشيّع في الفترة التي تلت رحيل النبي عَيْنَ إلى أواخر العصر الأُموي، وقد عُدَّ أعلم المؤرِّخين بتاريخ العراق والتشيّع فيها يخصّ هذه الفترة.

٣ كان أبو مخنف شديد الولاء والمحبّة لأهل البيت الله متجاهراً في نقل مخازي أعدائهم إلى الحدّ الذي أوهم بعض الباحثين بكونه إمامياً، مع أنّه لم يكن على مذهب أهل البيت المهم ولكنّه لم يكن متعصباً.

٤ـ تكاد تتّفق كلمة الرجاليين منّا على توثيق أبي مخنف، وقبول مروياته، وفي المقابل تكاد تتّفق كلمة مخالفينا على ترك أبي مخنف وتضعيفه، ومع ذلك فقد أجمع المؤرّخون من الفريقين على عدم الاستغناء عنه فيها يخصّ مروياته التاريخيّة.

٥- يُعتبر أبو مخنف من أهم مؤرِّ خي واقعة الطف، ويُعتبر مقتله أشهر المقاتل الحسينيَّة على الإطلاق، وقد جاءت هذه الأهميّة والشهرة ممَّا تضمنه هذا المقتل من تفاصيل تكاد تكون مفقودة في غيره، ومما سلكه من طريق علمي في جمع أخباره وتدوينها، وهو طريق الإسناد المعمول به بين المحدثين.

٦- مقتل أبي مخنف مفقود في هذا العصر، ولم يتبقَّ منه سوى ما نقله المؤرِّخون
 المتأخرون عنه، وفي مقدمتهم الطبري في تاريخه الكبير، وأمّا النسخة المتداولة فهي

رسنت الأردي الكوني



٧- تمكنًا من العثور على الواسطة المفقودة بين الطبري وهشام بن محمد الكلبي راوي مقتل أبي مخنف، وبذلك سددنا الطريق على مَن أراد أن يطعن بمرويات هذا المقتل بكونها مراسيل، ولا أتصور أنّ أحداً من الباحثين والمحققين قد سبقنا إلى هذه النتجة المهمّة.

٨- أثبتنا أنّ تاريخ الطبري ليس هو النصّ الوحيد المتضمِّن لمرويات أبي مخنف، وهذه النصوص بعضها لا يمرّ بالطبري، وينهل من أبي مخنف مباشرة، وبعضها ينهل من الطبري، ولكنّها تحتوي على زيادات غير موجودة في المطبوعة المتداولة، وبعضها عبارة عن نسخ من هذا المقتل لا تتطابق مع نسخة الطبري، والنسخة المتداولة؛ وبهذا نكون قد أعنّا الباحثين والمحققين المختصّين في هذا الشأن على التوصل إلى إمكانية كتابة مقتل أبي مخنف بصورة أوسع من الصورة المستخرَجة من تاريخ الطبري.









- أفضل البقاع القسم الثاني
- تعظیم الشعائر الحسینیة
  تعظیم لحرمات الله تعالی
- مشي النساء إلى كربلاء قراءة في الأدلة والنصوص الشرعية



## الشيخ إسكندر الجعفري(١)

تعرضنا في القسم الأول من هذا المقال إلى فضل وأفضليّة بعض بقاع الأرض على سائر البقاع، وقد اتضح لنا مما بيّناه في هذا الموضوع الأُمور التالية:

١- إثبات فضل تربة كربلاء في كتب الخاصة بها لا يقبل الشك والتردد، وسيتضح ذلك أكثر عند عرضنا لروايات التفضيل في هذا القسم من البحث.

٢-إثبات فضل تربة كربلاء في كتب العامّة، من خلال بعض الروايات والشواهد
 والمؤيدات، وقد أوضحنا ذلك مفصلاً، فلاحظ.

٣- إن المراد من التفاضل - المبحوث عنه - هو التفاضل بمعناه الوسيع الشامل لـ (الأشرفية، والأكملية، والأكثر قداسة وحرمة، والأكثر ثواباً بالنسبة للعامل)، وغيرها من المعاني المرتبطة بذلك، ولا يراد من التفاضل خصوص بعض المعاني المشار إليها؛ إذ لا دليل على التخصيص والتقييد، بل الدليل قائم على التعميم والتوسعة كما تقدّم بيانه.

كلُّ هذه الأُمور قد أوضحناها مفصّلاً في القسم الأوّل، واستكمالاً للبحث نتعرّض في هذا القسم إلى النقطتين الآتيتين:

(١) كاتب وأستاذ في الحوزة العلمية.

الأُولى: ما هي البقاع المفضَّلة، والتي يمكن أن تدخل في المنافسة؟ الثانية: ما هي البقعة الأفضل حسب ما تقتضيه الأدلة؟

وبعد الحديث حول هاتين النقطتين نكون قد أتممنا البحث، وعرفنا النتيجة النهائية.

# النقطة الأُولى: ما هي البقاع المفضَّلة؟

إنَّ الله سبحانه وتعالى قد فضَّل بقاعاً من بقاع هذه الأرض على سائر البقاع، وجعل لها خصوصية ومزية لا توجد في غيرها، ككون الدعاء فيها مستجاباً، وثواب العمل فيها مضاعفاً، وحرمتها أعظم، إلى غير ذلك من الخصوصيات، وقد ورد في الحديث عن صادق أهل البيت المنظي أنَّه قال: «إنَّ الله تبارك وتعالى فضَّل الأرضين والمياه، بعضها على بعض...»(١). وعنه النه أيضاً: «إنَّ لله تعالى بقاعاً يُستجاب فيها الدعاء»(٢).

ولا سبيل لنا لمعرفة تلك البقاع إلّا من خلال الكتاب والسنّة؛ ولهذا فها سنذكره من بقاع إنّها هو بحسب ما نطق به الكتاب الكريم، وما دلت عليه أحاديث أهل البيت البيّل، ولا بدّ أوّلاً من التعريف بهذه البقاع بشكل موجز:

## أولاً: مكة المكرّمة

#### أ) سب التسمية

اختلف الأعلام في سبب تسميتها بمكة على أقوال متعددة، نذكر بعضاً منها: 1\_ سُمّيت مكة؛ لأنّها تمكُّ الجبارين، أي: تُذهب نخوتهم.

٢\_ سُمّيت مكة؛ لازدحام الناس فيها.

٣ ـ سُمّيت مكة؛ لأنّها بين جبلين مرتفعين عليها، وهي في هبطة بمنزلة المكّوك.

٤ ـ سُمّيت مكة؛ لأنّها لا يفجر بها أحد إلّا بكّت عنقه؛ فكان يصبح وقد التوت عنقه.



<sup>(</sup>١) ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، الوسائل: ج١٤، ص٥٣٧.

٦ سُمّيت مكة، لأنّها تمُك الذنوب، أي: تُذهب بها كها يمُك الفصيل ضرع أُمّه،
 فلا يبقى فيها شيئاً (١).

وقد أسهاها القرآن الكريم بـ (أُمّ القرى) و (البلد الأمين) و (البيت العتيق).

## ب) الموقع الجغرافي والمساحة

تقع مكة المكرمة في الجهة الغربية من السعودية، وتبعد عن جدّة من الغرب ٥٧٥م، وهي بوابتها البحرية والجوية، ومن الجنوب الشرقي تُحيط بها مدينة الطائف فوق ربا جبال الحجاز على بعد ٥٨٠م، وإلى الشهال منها تقع المدينة المنورة، وتبعد قرابة ٥٠٤٠م، وعرضها من جهة الشهال ٢١ درجة و٥١ دقيقة، وطولها من جهة الشرق ٣٩ درجة و٥٠ دقيقة (٥٠ وتبلغ مساحتها المعمورة ٥٠ و ٦ هكتاراً (٤٠).

## ثانياً: المدينة المنوّرة

#### أ) سبب التسمية

المدينة المنورّة كانت تُعرف قبل هجرة النبي الأكرم الله الله المدينة يثرب، وهي مدينة قديمة يرجع تاريخها إلى ما قبل الميلاد، وتُعرف عند الأخباريين باسم (أثرب) و(يثرب)<sup>(٥)</sup>.

أمّا سبب تسميتها بـ (يثرب) فقد ذكر بعض الأخباريين أنَّ سبب تسميتها بذلك نسبة إلى (يثرب بن قانية... ابن نوح)، وكان أوّل من نزلها عند تفرّق ذرية نوح،

المسل فيقاع (اقدم الثاني)

<sup>(</sup>١) ذكر هذه الأقوال وغيرها، ياقوت الحموي في كتابه معجم البلدان: ج٥، باب الميم والكاف وما يليهها.

<sup>(</sup>٢) جغرافية مكة المكرّمة، موقع على شبكة الأنترنت.

<sup>(</sup>٣) الغريفي، محيى الدين، الوقت والقبلة في الفقه والهيئة: ص٩٠٩.

<sup>(</sup>٤) جغرافية مكة المكرمة، موقع على شبكة الأنترنت.

<sup>(</sup>٥) آل قاسم، عدنان فرحان، دروس في السيرة النبوية: ج٢ ص١٨.

وقالوا: بل قيل لها: (يثرب) من التثريب «**وهو اللوم والتعيير**»(۱). وقالوا: غير ذلك(۲).

وأمّا سبب تسميتها بالمدينة، فذلك يعود إلى هجرة النبي عَيْلَا اليها، حيث أُطلق عليها مدينة الرسول عَيْلاً والمدينة المنورة.

## ب) الموقع الجغرافي والمساحة

تقع المدينة المنورّة وسط الجزء الغربي من السعودية، وتُحدد بخطوط الطول والعرض كما يلي:

خط الطول ٣٦ و ٣٩ تسع وثلاثون درجة، وستة وثلاثون جزءاً من الدرجة، وخط العرض ٢٨ و ٢٤ أربع وعشرون درجة، وثهانية وعشرون جزءاً من الدرجة، وتبعد عن مكة ٤٣٠ كم شهالاً تقريباً، كها تبعد عن شاطئ البحر بخط مستقيم ١٥٠ كم، وتبعد عن العاصمة الرياض ٩٨٠ كم. وأما مساحتها، فتقدر ٣٩٥ كم تقريباً، منها ٣٩٠ كم تشغلها مناطق العمران، والبقية ٢٩٦ كم تشغلها الجبال، والأودية، ومجارى السيول، وغير ذلك (٣).

#### ثالثاً: كريلاء المقدسة

#### أ) سبب التسمية

إنَّ اسم كربلاء قبل الفتح الإسلامي لها هو (كرب إيلا)، وإيل تعني الإله الواحد، وكرب أحد أسهاء الملوك، فمعنى (كرب إيلا) الإله العظيم أو الإله الواحد.

وكربلاء أوّل قرية في التاريخ العربي والعالمي تخصصت بعبادة الله (عزّ وجلّ)، وذلك أثناء وجود إبراهيم الخليل الله في كوش، التي لا تبعد عن هذه القرية إلّا

IN THE PARTY.

المدو الخامس ، السنة الثانية ، ١٤٣٥ م..٣

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب: ج١، ص٥٣٥. مادة (ثرب).

<sup>(</sup>٢) آل قاسم، عدنان فرحان، دروس في السيرة النبوية: ج٢، ص١٨.

<sup>(</sup>٣) جغرافية المدينة المنورة، موقع على شبكة الأنترنت.

قليلاً، وكان اسمهما يدلُّ على ذلك(١).

وقد اختلف اللغويون في تسمية كربلاء بهذا الاسم على أقوال:

١- إنَّ اسمها عربي مأخوذ من «الكربلة» وهي الرخاوة، يقال: جاء يمشي مكربلاً، فيجوز على هذا أن تكون أرض هذا الموضع رخوة، فسُمِّيت بذلك.

٢- إنّها من كربلت الحنطة إذا هذَّبتها ونقّيتها... فيجوز على هذا أن تكون هذه
 الأرض مُنقّاة من الحصى والدغل؛ فسُمّيت بذلك.

٣\_ إنّها من الكربل، وهو اسم نبت الحماض... فيجوز أن يكون هذا الصنف من المنبت يكثر نبته هناك فسُمّى به (٢).

## ب) الموقع الجغرافي والمساحة

تقع مدينة كربلاء على بعد ١٠٥كم إلى الجنوب الغربي من بغداد، على حافة الصحراء في غربي الفرات، وعلى الجهة اليسري لجدول الحسينية.

وتقع على خط طول ٤٤ درجة و ٤٠ دقيقة.

وعلى خط عرض ٣٣ درجة و ٣١ دقيقة.

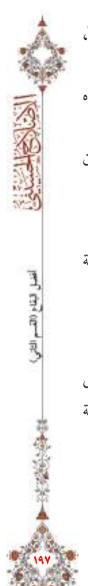
ويحدُّها من الشمال محافظة الأنبار، ومن الجنوب محافظة النجف، ومن الشرق محافظة الحلة، وقسم من محافظة بغداد، ومن الغرب بادية الشام وأراضي المملكة العربة السعودية.

وتبلغ مساحتها ٢٨٥٦ كم مربعاً (٣).

#### رابعاً: عرفات

#### أ) سبب التسمية

هناك عدّة أقوال في سبب تسميتها بـ (عرفات) وهي:



<sup>(</sup>١) شبكة كربلاء المقدّسة، صفحة مدينة كربلاء، موقع على شبكة الأنترنت.

<sup>(</sup>٢) أنظر: الحموي، ياقوت، معجم البلدان: ج٤، باب الكاف والراء وما يليها.

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة كربلاء العراقية، مجتمع شط العرب، موقع على شبكة الأنترنت.

١- إنَّ السبب يرجع إلى قصة جبرئيل اللَّهُ مع إبراهيم اللَّهُ، حيث عرَّفه المناسك؛ إذ لَّا أوقفه بعرفة قال له: عرفت؟ قال: نعم. فسُمّيت عرفة.

٢\_ إنَّها سُمّيت بذلك؛ لأنَّ آدم وحواء تعارفا بها بعد نزوهما من الجنة.

٣- إنَّ الناس يعترفون بذنوبهم في ذلك الموقف؛ فسُمِّيت لذلك عرفة.

٤ إنَّ العرف هو الصبر، وحيث إنَّ الناس يصبرون على ما يكابدونه في الوصول إليها؛ فشمّيت لذلك بعر فة(١).

## س) الموقع الجغرافي والمساحة

إنَّ عرفات منطقة تقع شرقي مكة، وتبعد عنها ٢٠كم تقريباً، وهي سهل واسع مُنبسط، محاط بقوس من الجبال يكون وتره وادى عرفة، فمن الشمال الشرقي يشرف عليها جبل أسمر شامخ وهو (جبل سعد)، ومن مطلع الشمس يشرف عليها جبل أشهل أقل ارتفاعاً من سابقه ويتصل به من الجنوب، وهذا يُسمّى (ملحة)، ومن الجنوب تشرف عليه سلسلة لاطية سوداء تُسمّى (أُمّ الرضوم)، وأمّا من الشمال إلى الجنوب فيمر وادي عرفة.

وأمّا مساحتها، فتبلغ ٢١ كم من الشمال إلى الجنوب، و٥ كم من الشرق إلى الغرب(٢). هذه نُبذة موجزة عن هذه البقاع الأربع المفضَّلة، والتي إحداها هي البقعة الأفضل، ولم أذكر غير هذه البقاع على الرغم من وجود بقاع أُخرى لها أفضلية، كالكوفة، وطوس، وبيت المقدس، وغيرها؛ وذلك لأنَّ البحث مختصُّ في البقاع التي دلّ الدليل على أفضليتها على سائر البقاع.

بعد هذا العرض ننتقل إلى النقطة الثانية، والتي نستعرض فيها النصوص والأدلة الدالة على أفضلية هذه البقاع؛ لنرى من خلال عرضها وإيضاحها أيّ البقاع أفضل.

<sup>(</sup>١) أنظر: الحموي، ياقوت، معجم البلدان ج٤، ص١٠٤، باب العين والراء وما يليهها.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الجواهري، حسن، بحوث في الفقه المعاصر: ج٢، ص٥. وأيضاً: جريدة الرياض السعودية الألكترونية على موقعها على شبكة الأنترنت.

## النقطة الثانية: ما هي البقعة الأفضل؟

نستعرض فيها يلي ما يمكن أن يُستدل به على أفضلية كلّ بقعةٍ من البقاع الأربع، ثمّ نقوم بعد ذلك بالمقارنة بين الأدلة وتمحيصها؛ لتتضح لدينا حقيقة الأمر.

#### أولاً: مكة الكرّمة

#### ١. من الكتاب العزيز

#### أ) مكة البلد الحرام

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّ ٱجْعَلُ هَلْذَا بَلَدًّا ءَامِنَا وَٱرْزُقَ أَهَلَهُ مِنَ ٱلثَّمَرَتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِٱللَّهِ وَٱلْبُوْمِ ٱلْأَجْمَ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَيِّعُهُ وَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرُّهُ وَإِلَىٰ عَذَابِ ٱلنَّالِّ وَبَثْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ (١).

وقال تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَلْذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿ وَقَالُوٓا إِن َنَبَعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَفْ مِنَ أَرْضِنَا ۚ أُوَلَمَ نُمَكِّن لَّهُ مُ حَرَمًا عَالَىٰ عُجْبَىٰ إِلَيْهِ ثَمَرُتُ كُلِّ شَيْءٍ رِّزُقًا مِن لَّدُنّا وَلَكِنَ أَكْتُرَهُمُ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمُّ أَفَيَالْبَطِلِ نُوْمِنُونَ وَبنَعْمَةِ ٱللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴾ (٤).

وهذه الآيات لا إشكال في دلالتها على فضيلة مكة وحرمتها، ولكن الكلام في دلالتها على الأفضلية على سائر البقاع، وعند التأمل فيها لاسيَّما الآية الرابعة، لا يحصل اطمئنان بدلالتها على الأفضلية، وإنَّما دلالتها فقط على مستوى الإشعار دون الظهور.

# ب) مكة أُمُّ القرى

قال تعالى: ﴿وَهَاذَا كِتَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارِكُ مُّصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْدِ وَلِنُنذِرَأُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَكَا

<sup>(</sup>١) البقرة: آية٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: آية٣٥.

<sup>(</sup>٣) القصص: آية٥٧.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: آية ٦٧.

وَٱلَّذِينَ يُؤۡمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤۡمِنُونَ بِدِّٓ وَهُمۡ عَلَىٰ صَلَاتِهِمۡ يُحَافِظُونَ ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِلنُذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا وَنُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لَا رَبْبَ فِيدٍ فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾(٢).

أَجْمَع المفسرون على أنَّ المراد بـ(أُمَّ القرى): مكة (٣)، ولكنَّهم اختلفوا في سبب تسميتها بذلك على أقوال منها:

1-إنها سُمِّيت بذلك؛ لأنَّ الأرض دُحيت من تحتها(١)، والمراد من دحو الأرض: هو أنَّ الأرض في البداية كانت مغطاة جميعها بالماء، ثمَّ بدأت اليابسة بالاتساع من جوار الكعبة(٥).

٢ سميت بذلك؛ لأنَّها أوّل بقعة خلقها الله من الأرض لقوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِيكَمَّةَ مُهَارَكًا وَهُدًى لِلْعُلَمِينَ ﴾(١) (٧).

ولكنّ الآية المباركة لا تدل على أسبقية خلق الكعبة على خلق الأرض، وإنَّما تدل على أسبقية خلق على أنَّ الكعبة أوّل بيت للعبادة وضع على الأرض، بل لعلّها تدل على أسبقية خلق الأرض على الكعبة، وهنا أقوال أُخر.

والمهم أنَّ تسميتها بـ(أُمُّ القرى) يدل بوضوح على أفضليتها وأشر فيتها على سائر البقاع.

قال في تفسير الميزان:

«والكلام يدل على عناية إلهية بأُمّ القرى، وهي الحرم الإلهي، منه بُدِئ بالدعوة

<sup>(</sup>١) الأنعام: آية ٩٢.

<sup>(</sup>٢) الشورى: آية٧.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان: ج٤، ص١١٠. الرازي، محمد بن عمر، تفسير الرازي: ج٨، ص١٥٣. وغيرهما.

<sup>(</sup>٤) أنظر: الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان: ج٤، ص١١٠.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: الشيرازي، ناصر مكارم، تفسير الأمثل: ج٨، ص٤٩.

<sup>(</sup>٦) آل عمران: آية٩٦.

<sup>(</sup>٧) أُنظر: الحسني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن: ج٤، ص٥٠٨.

وقال الفخر الرازي في تفسيره:

«إنَّ الله تعالى سمَّى مكة أُمّ القرى، وظاهر هذا يقتضي أنَّها كانت سابقةً على سائر البقاع، في الفضل والشرف، منذ كانت موجودة»(٢).

#### مناقشة:

يمكن المناقشة في دلالة الآية المباركة على أفضلية مكة على سائر البقاع، بأن يقال: إنَّ التعبير بـ (أُمِّ القرى) وإن دل على عظم القرية وأهميتها، ولكن لا يدل على أفضليتها على غيرها، فإنَّ الله سبحانه قد جرت سنته \_ في تبليغ الرسالة \_ أن يبعث رسله إلى أعظم القرى وأكبرها وأهمها، بحيث تكون غيرها تابعة لها، فإذا آمنت بالرسالة، آمنت غيرها أو هان أمر إيهانها، ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِي آُمِّهَا رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي القُرى وَأَمِّها رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنا وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي القُرى وَأَمِّها رَسُولًا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنا وَمَا كُنَا مُهْلِكِي القُرى وَالله وَلَه يَعْلَى الله وَلَه يَعْلَى الله وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ الله وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ الله وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَوْلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَالْتُ وَلَالُهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَكُولُهُ وَلَا وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَا اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلّهُ و

إذن؛ يُحتمل قوياً أن يكون التعبير عن مكة بـ (أُمّ القرى)؛ لبيان أهميتها، وموقعها بالقياس لبقية القرى والمدن المحيطة بها، لا لبيان أفضليتها على غيرها، ويكفي الاحتمال المذكور لسقوط دلالتها على المطلوب.

هذه مُجمل الآيات الكريمة التي يمكن الاستدلال بها على أفضلية مكة على سائر البقاع، وقد اتضح من خلال عرضها وعرض كلام المفسرين ـ أنَّ بعضها قد يدَّعى دلالتها على المطلوب.

#### ٢ من السنة المطهرة

ما يُستدل به من الروايات على أفضلية مكة، يمكن عرضه ضمن طوائف:



<sup>(</sup>١) الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن: ج٧، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الرازي، محمد بن عمر، تفسير الرازي: ج٨، ص١٥١.

<sup>(</sup>٣) القصص: آية ٥٥.

الطائفة الأُولى: ما دلّ على أنَّ موضع البيت، أُوّل موضع خلقه الله تعالى من الأرض.

روى الكليني في الكافي، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن أبي زرارة التميمي، عن أبي حسان، عن أبي جعفر الله عن الله (عزَّ وجلَّ) أن يخلق الأرض أمر الرياح فضربن وجد الماء حتى صار موجاً، ثمّ أزبد فصار زبداً واحداً، فجمعه في موضع البيت، ثمّ جعله جبلاً من زبد، ثمّ دحا الأرض من تحته، وهو قول الله (عزَّ وجلَّ): ﴿إِنَّ أُولَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارِكاً ﴾»(١).

وفي مرسلة الصدوق زيادة، وهي: «فأوّل بقعة خُلقت من الأرض الكعبة، ثمّ مُدت الأرض منها»(٢).

وهذه الرواية وإن كانت مختصَّة بخلق الكعبة مع أنَّ الحديث عن أفضلية والتقدّم، مكة إلا أنَّها تُفيد أنَّ خلق مكة أسبق من خلق سائر البقاع، فيُفيد الأفضلية والتقدّم، ويؤيد ذلك أنَّ الله (عزَّ وجلَّ) بعدما خلق الكعبة، دُحيت الأرض من تحتها وأخذت بالاتساع، فدُحيت من البيت إلى منى، ومن منى إلى عرفات، فقد روى الصدوق مرسلاً عن الإمام الصادق الله قال: «إنَّ الله تبارك وتعالى دحا الأرض من تحت الكعبة إلى منى، ثمّ دحاها من منى إلى عرفات، ثمّ دحاها من عنى الله عنى، والكعبة، وكذلك علمنا بعضه من بعض» (٣٠).

وتقريب الدلالة: إنَّ كونها أوَّل بقعة خلقها الله تعالى من الأرض، يدلَّ بوضوح على الأفضلية، لا سيَّا مع ملاحظة أمرين:

الأوّل: إنَّ الإمام الله كان في مقام بيان الفضل والأهمية.

والثاني: الاستشهاد بالآية يدلُّ بوضوح على كون الحديث عن الأفضلية والأشرفية.

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٤، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمد بن على، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

الطائفة الثانية: ما دلّ على أنَّ مكة أحبُّ الأرض إلى الله تعالى.

الروى القرطبي في تفسيره عن قتادة وابن عباس: لمّا خرج النبي عَيْلِهُ من مكة إلى الله والتفت إلى مكة، وقال: «اللهمّ، أنتِ أحبُّ البلاد إلى الله، وأنتِ أحبُّ البلاد إلى الله وأنتِ أحبُّ البلاد إلى الله وأنتِ أحبُّ البلاد إلى الله والتفت إلى مكة، وقال: «ذكره الثعلبي، ولو لا المشركون أهلك أخرجوني لما خرجت منكِ»، ثمّ قال القرطبي: «ذكره الثعلبي، وهو حديث صحيح»(١).

٢ وروى الصدوق بسند معتبر، عن سعيد بن عبد الله الأعرج، عن أبي عبد الله الله الأعرج، عن أبي عبد الله الله الأرض إلى الله تعالى مكة، وما تربة أحبُّ إلى الله (عزَّ وجلَّ) من تربتها، ولا حجر أحبُّ إلى الله من شجرها، ولا جبال أحبُّ إلى الله من جبالها، ولا ماء أحبُّ إلى الله من مائها» (٢).

ومن الواضح أنَّ لازم المحبوبية الأفضلية والتقدّم.

الطائفة الثالثة: ما دلّ على أنَّ مكة أفضل البقاع.

روى العياشي في تفسيره، عن ثعلبة بن ميمون، عن ميسر، قال: «كنّا في الفسطاط عند أبي جعفر الله نحو من خمسين رجلاً، قال: فجلس بعد سكوت كان منّا طويلاً، فقال: ما لكم لا تنطقون لعلّكم ترون أنّي نبي؟ لا والله، ما أنا كذلك، ولكن في قرابة من رسول الله في قريبة، وولادة من وصلها وصله الله، ومَن أحبّها أحبّه الله، ومَن أكرمها أكرمه الله، أتدرون أيّ البقاع أفضل عند الله منزلةً؟ فلم يتكلّم أحد، فكان هو الراد على نفسه، فقال: تلك مكة الحرام التي رضيها لنفسه حرماً، وجعل بيته فيها.

ثمّ قال: أتدرون أيّ بقعة أفضل من مكة؟ فلم يتكلّم أحد، فكان هو الراد على نفسه، فقال: ما بين الحجر الأسود إلى باب الكعبة، ذلك حطيم إبراهيم نفسه، الذي كان يذود فيه غنمه ويُصليّ فيه، فو الله، لو أن عبداً صفّ قدميه في ذلك المكان، قام النهار مُصلّياً حتى يجنّه الليل، وقام الليل مُصلّيا حتى يجنّه النهار، ثمّ لم يعرف لنا حقاً أهل البيت،



لبناع القسم اللتي

7.7

<sup>(</sup>١) القرطبي، محمد بن أحمد، الجامع لأحكام القرآن: ج١٦، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، الوسائل: ج١٣، ص٢٤٣.

وحرمنا حقنا، لم يقبل الله منه شيئاً أبداً، إنَّ أبانا إبراهيم صلوات الله عليه كان فيها اشترط على ربِّه أن قال: ﴿ فَأَجْعَلُ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَنْاسِ كلّهم. على ربِّه أن قال: ﴿ فَأَجْعَلُ أَفْعِكَ أَفْعِكَ أَنْاسِ كلّهم أَما إنّه لم يقلْ: الناس كلّهم. أنتم أولئك رحمكم الله ونظراؤكم، إنّها مثلكم في الناس مثل الشعرة البيضاء في الثور الأبيض، وينبغي للناس أن يحجّوا هذا البيت، وأن الأسود، والشعرة السوداء في الثور الأبيض، وينبغي للناس أن يحجّوا هذا البيت، وأن يعظّموه لتعظيم الله إيّاه، وأن يلقونا أينها كنّا، نحن الأدلاء على الله» (١٠).

الطائفة الرابعة: ما دلّ على أنَّ العمل في مكة أفضل منه في سائر البلدان.

١ ـ روي عن أبي عبد الله الله أنّه قال: «تسبيحٌ بمكة يعدل خراج العراقين يُنفق في سبيل الله»(٢).

٢ ـ وروى عن أبي جعفر علي أنّه قال: «الساجد بمكة كالمُتشحّط بدمه في سبيل الله» (٣).

٣ ـ وروي عن أبي عبد الله الله الله أنّه قال: «كان علي بن الحسين الله يقول: النائم بمكة كالمُتشحّط في البلدان» (٤٠).

وهذه الرواية وإن لم تشتمل على عمل، ولكنّها تُفيد أنَّ الكينونة في مكة \_ وإن لم تكن لعمل \_ هي أفضل من الكينونة في بقية البلدان.

٤ روى محمد بن علي بن الحسين، قال: قال علي بن الحسين المنافع (الطاعم بمكة كالصائم فيها سواها، والماشي بمكة في عبادة الله (عزَّ وجلَّ) (٥).

الطائفة الخامسة: كراهة السكني في مكة؛ لأنَّها تقسّى القلب.

١ ـ رُوي عن النبي والأئمة الملكاني: «أنّه يُكره المقام بمكة؛ لأنّ رسول الله الله الله عنها، والمقيم بها يقسو قلبه حتى يأتي فيها ما يأتي في غيرها»(١٠).



<sup>(</sup>١) العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي: ج٢، ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٩٦، ص٧٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، الوسائل: ج١٣، ص٠٣٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ص٢٣٤.

وموضع الاستدلال هو التعليل الوارد فيها؛ فإنّ كراهة السكنى فيها ناشئة من حصول القسوة، الحاصلة من اقتراف الذنوب والموبقات، وقد دلّت الروايات على أنّ ارتكاب الذنب في مكة موجب لمضاعفة العقوبة، بل في بعض الروايات أنّ ذلك إلحاد.

فعن أبي الصباح الكناني، قال: «سألت أبا عبد الله الله عن قوله (عزَّ وجلَّ): ﴿ وَمَن يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ تُلْاِقَهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾. فقال: «كلّ ظلم يظلمه الرجل نفسه بمكة من سرقة، أو ظلم أحد، أو شيء من الظلم، فإنّي أراه إلحاداً؛ ولذلك كان يتقى أن يسكن الحرم » (٢).

هذه خمس طوائف من الروايات، يمكن أن يُستفاد منها أفضلية مكة على سائر البلدان، ولعلّ المتتبع يجدروايات أُخر، ولكن اقتصرنا على هذه؛ لحصول الغرض بها.

#### مواضع مكة

بقي شيء يجدر الإشارة إليه وهو أن هناك مواضع في مكة المكرمة قد دلّت الروايات على أفضليتها على سائر البقاع، وهي كالتالي:

## أ) الكعبة الشريفة

فقد تقدّم \_ في الطائفة الأُوّلى من الروايات \_ أنّ أوّل بيت خلقه الله تعالى هو الكعبة، ثمّ دُحيت الأرض من تحتها، وهذا يدلّ على أنّ الكعبة أفضل بقعة في مكة، ويدلّ على ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا ﴾(٣).



<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: آية ٩

وقد دلّ الكثير من الأحاديث على أفضلية الكعبة على سائر البقاع، وإليك الحديث الآتى:

عن زرارة، قال: «كنت قاعداً إلى جنب أبي جعفر الله وهو مُحتبي مستقبل الكعبة، فقال: أما إنَّ النظر إليها عبادة. فجاء رجل من بجيلة يقال له: عاصم بن عمر، فقال لأبي جعفر الله: إنَّ كعب الأحبار كان يقول: إنّ الكعبة تسجد لبيت المقدس في كلّ غداة... فقال له أبو جعفر الله: كذبت، وكذب كعب الأحبار معك. وغضب، فقال زرارة: ما رأيته استقبل أحداً يقول: كذبت، غيره».

ثمّ قال: «ما خلق الله بقعة في الأرض أحبُّ إليه منها، ثمّ أوماً بيده نحو الكعبة، ولا أكرم على الله منها، لها حرَّم الله الأشهر الحرم في كتابه يوم خلق السهاوات والأرض، ثلاثة متوالية للحج: شوّال، وذو القعدة، وذو الحجة، وشهر مفرد للعمرة، وهو رجب» (١٠).

## ب) الحطيم

والمراد من الحطيم هو المكان الواقع بين ركن الحجر الأسود، وباب الكعبة، ومقام إبراهيم، والأخبار في فضله كثيرة منها:

١- روى الصدوق في ثواب الأعمال بسنده عن أبي حمزة، قال: «قال لنا عليّ بن الحسين الله : أيُّ البقاع أفضل؟ قلت: الله ورسوله وابن رسوله أعلم. قال: إنّ أفضل البقاع ما بين الركن والمقام، ولو أنَّ رجلاً عمَّر ما عمَّر نوح الله في قومه ألف سنة إلّا خسين عاماً، يصوم نهاراً ويقوم ليلاً في ذلك المقام، ثمّ لقى الله (عزَّ وجلَّ) بغير ولايتنا، لم ينتفع بذلك شيئاً» (٢٠).

٢ ـ وروى الصدوق في ثواب الأعمال أيضاً، بسندٍ متصلٍ عن ميسرة، قال: «كنت عند أبي جعفر الله وعنده في الفسطاط نحو من خمسين رجلاً... أتدرون أيّ بقعة في المسجد الحرام أفضل عند الله حرمة؟ فلم يتكلّم أحد منّا، فكان هو الراد على نفسه،

<sup>(</sup>١) الكاشاني، الفيض، الوافي: ج١٢، ص٧٧.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمد بن على، ثواب الأعمال: ص٢٠٤.

قال: ذلك ما بين الركن الأسود والمقام وباب الكعبة، وذلك حطيم إسماعيل الله ، ذلك الذي كان يذود غنياته، ويُصلي فيه، والله، لو أنَّ عبداً صفَّ قدميه في ذلك المكان قام ليلاً مُصلياً حتى يجيئه النهار، وصام حتى يجيئه الليل، ولم يعرف حقنا وحرمتنا أهل البيت، لم يقبل الله منه شيئاً أبداً»(۱).

## ج) الركن اليهاني

روى الشيخ الطوسي في التهذيب بسند متصل، عن أبي الفرج السندي، عن أبي عبد الله الله عليه عبد الله الله عليه على المعه بالبيت، فقال: أي هذا أعظم حرمة؟ فقلت: جُعلت فداك، أنت أعلم بهذا متى. فأعاد عليّ. فقلت له: داخل البيت. فقال: الركن اليهاني باب من أبواب الجنة، مفتوح لشيعة آل محمد الله عمد عن غيرهم، وما من مؤمن يدعو عنده إلّا صعد دعاؤه حتى يُلصق بالعرش، ما بينه وبين الله تعالى حجاب» (٢).

ومحل الشاهد قوله الله «أي هذا أعظم حرمةً؟» ومقصوده: أيّ موضع في المسجد الحرام أعظم حرمة؟ وأجاب الله : «الركن اليماني».

#### ثانياً: المدينة المنورة

وما يمكن الاستدلال به على أفضلية المدينة على سائر البقاع عدّة روايات:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، محمد بن الحسن، تهذيب الأحكام: ج٥، ص١٠٦.

وظاهر قوله الله المؤمنين المؤمنين الله المؤمنين الله المؤمنين الله الكلام إلى أمير المؤمنين الله الله الكلام الله أو «قيل»، أو أمير المؤمنين الله الله أو «قيل»، أو المو ذلك من التعابير التى تُشعر بعدم الجزم بالنسبة.

ومحل الشاهد قوله الله : «إنّ الله لم يقبض نبيّه إلّا في أطهر البقاع». إذ من المعلوم أنَّ النبي عَلَيْ أَنَّ المدينة أطهر البقاع، وعلى النسخة الأُخرى أشر ف البقاع.

إلّا أنَّ الاستدلال بهذه الرواية على أفضلية المدينة لا يخلو من تأمل؛ وذلك لأنَّ الظاهر من قوله الله إلى الله لم يقبض ...»، هو أفضلية البقعة التي قُبض فيها، أي: حجرته، أو موضع قبره؛ بقرينة ما سبقه من كلام، حيث قال البعض: يُدفن في البقيع. وقال البعض الآخر: في المسجد. فلو كان المراد من (أطهر البقاع) في كلام أمير المؤمنين الله ما يشمل تمام المدينة، أو أوسع من موضع قبره؛ لشمل المسجد أو البقيع، فيُفهم من كلامه الله أنّ أطهر البقاع أضيق من المسجد، فيتعين كونها الحجرة وموضع القبر، وقد تقدّم منّا في القسم الأوّل من هذا البحث، أنّ محلّ الكلام ليس في موضع القبر، وإنّم الكلام فيها يزيد على ذلك.

وعلى هذا الأساس؛ فلا تصلح الرواية المذكورة للاستدلال على أفضلية المدينة على سائر البقاع.

٢\_روى الحاكم في المستدرك، عن أبي هريرة، أنّ رسول الله عَلَيْكُ ، قال: «اللهمّ إنّك أخرجتني من أحبّ البلاد إليّ، فأسكني أحبّ البلاد إليك. فأسكنه الله المدينة»(٢).

وتقريب الاستدلال:

إنَّ أحبَّ البلاد إلى الله تعالى يُلازم أفضليتها على سائر البقاع، ولكن هذا المضمون رُوي بشكل آخر.

NASATA NASATA

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٦، ص٣.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، الحاكم، المستدرك: ج٣، ص٣.

والرواية الثانية لا تشتمل على قوله: «فأسكنى أحبَّ البقاع إليك»، وحيث إنّه يُحتمل اتحاد الرواية، وعدم تعددها تسقط هذه الزيادة عن الحجية، ويكفى احتمال الوحدة للتشكيك في صدور هذه الزيادة التي هي محلّ الاستدلال.

ولو تنزلنا وقلنا بتعدد الرواية، وعدم وحدتها، يمكن الجمع بينها، بتقييد قوله عَيْكِ فَأَسكني أحبَّ البقاع إليك»، بأنَّها أحبُّ البقاع إليك بعد مكة، وممّا يُؤكد إمكانية هذا التقييد، ما رواه الحاكم في المستدرك أيضاً في موضع آخر، حيث روى عن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام، يُحدِّث عن أبيه، قال: «رأيت رسول الله عَلَيْلُهُ في حجته، وهو واقف عند راحلته، وهو يقول: والله، إنَّك لخير الأرض وأحبُّ الأرض إلى الله، ولولا أنَّى أُخرجت منك ما خرجت، قال: فقلت: يا ليتنا لم نفعل، فارجع إليها فإنَّها منبتك ومولدك، فقال رسول الله عَيْلَةُ: إنَّى سألت ربِّي (عزَّ وجلَّ)، فقلت: اللهمّ إنَّك أخرجتنى من أحبِّ أرضك إلىَّ، فأنزلني أحبَّ الأرض إليك، فأنزَلني المدينة»(``).

إذاً؛ هذه الرواية لا يصلح الاستدلال بها لإثبات المطلوب.

٣ ـ روى الحسن بن الجهم، قال: «سألت أبا الحسن الله أبها أفضل: المقام بمكة أو بالمدينة؟ فقال: أيُّ شيء تقول أنت؟ قال: فقلت: وما قولي مع قولك؟! قال: إنَّ قولك يردُّ إلى قولى. قال: فقلت له: أما أنا فأزعم أنَّ المقام بالمدينة أفضل من الإقامة بمكة. فقال: أما لئن قلت ذلك، لقد قال أبو عبد الله الله فلا ذلك، يوم فطر وجاء إلى رسول الله عَيِّاللهُ، فسلّم عليه، ثمّ قال: لقد فضُلنا الناس اليوم؛ بسلامنا على رسول الله عَيَّاللهُ» (٣).



<sup>(</sup>١) ابن عبد البر، الاستذكار: ج٢، ص٤٦٤.

<sup>(</sup>٢) النيسابوري، الحاكم، المستدرك: ج٣، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٤، ص٥٥٧.

ومحلّ الشاهد قوله على: «لقد فضُلنا الناس اليوم؛ بسلامنا على رسول الله على أنّ الساكن في يدلّ على أنّ السكن في المدينة أفضل من السكن في غيرها من البلدان؛ لأنّ الساكن في المدينة يمتاز عن غيره، بمجاورته لقبر رسول الله على والسلام عليه، وهذا يدلّ على أفضلية المدينة على سائر البقاع، يُضاف إلى ذلك إقرار الإمام جواب الحسن بن الجهم الذي فضَّل الإقامة في المدينة على مكة.

هذا أقصى ما يمكن أن يُقرَّب به الاستدلال بهذه الرواية.

ولكنّه لا يخلو من تأمل؛ وذلك لأنّ أفضلية الإقامة في مكان، لا تعني أفضلية نفس البقعة؛ لأنّ الإقامة والسكن لا يُلحَظ فيه \_ عادةً \_ أشر فية البقعة، وأفضليتها فقط، وإنّها يُلحظ أُمور أُخرى كأخلاق الناس الساكنين فيها، ونحو ذلك، وقد لاحظ الإمام الله ذلك في هذا الحديث، حيث جعل أفضلية الإقامة في المدينة؛ لمجاورة قبر النبي عليه والسلام عليه، والتعليل المذكور ليس تعليلاً لأفضلية البقعة نفسها، وإنّها هو تعليل لتفضيل الساكنين في المدينة، كها هو واضح من قوله الله: «لقد فضُلنا الناس...»، ولو كانت المدينة أفضل من مكة وغيرها لكان المناسب التعليل بذلك، فيقال مثلاً: «إنّ الإقامة في المدينة أفضل من الإقامة في غيرها لأفضليتها وأشر فيتها عليها»، أو نحو ذلك من التعابير.

وقد نقلنا فيها تقدّم بعض الروايات الدالة على كراهة السكنى في مكة، وعلّلتْ ذلك بأنّه يُقسي القلب؛ لأنَّ الساكن قد يرتكب المعاصي، وارتكاب المعاصي في مكة يُوجب قسوة القلب، وهو يتنافى مع قدسية المكان، والكراهة المذكورة قد استفدنا منها \_ سابقاً \_ أفضلية مكة على سائر البقاع، ومنه يُعلم أنَّ كراهة السكن في مكان، وأفضليته في مكان آخر، لا يلازم أفضلية البقعة وأشر فيتها.

هذه مجمل الروايات التي قد يُستدل بها لإثبات أفضلية المدينة على سائر البقاع، وقد اتضح عدم تمامية شيء منها.

والآن نريد القول: إنَّ المدينة \_ باستثناء المسجد النبوي الشريف، والحجرة

من قبيل ما رواه عمار بن موسى، عن أبي عبد الله الله عن الصلاة في الصلاة في المحلاة في المحلاة في مسجد رسول الله؟ قال: لا، إنَّ الصلاة في مسجد رسول الله عَلَيْ ألف صلاة، والصلاة في المدينة مثل الصلاة في سائر البلدان»(١).

#### ثالثاً: عرفات

الكثير من الروايات تحدّثت عن فضل عرفات، وفضل الدعاء فيها، والذي يمكن الاستدلال به على أفضليتها على سائر البقاع رواية واحدة حسب تتبعي القاصر وهي:

ما رُوي من أنّه جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَلَيْ فسأله أعلمهم عن مسائل، وكان فيها سأله، أن قال: «أخبرني لأيّ شيء أمر الله بالوقوف بعرفات بعد العصر؟ فقال النبي عَلَيْ : إنَّ العصر هي الساعة التي عصى آدم فيها ربَّه، ففرض الله (عزَّ وجلً) على أُمتي الوقوف والتضرّع والدعاء في أحبِّ المواضع إليه، وتكفّل لهم بالجنة، والساعة التي ينصرف بها الناس، هي الساعة التي تلقّى فيها آدم من ربِّه كلمات فتاب عليه، إنّه هو التوّاب الرحيم...»(٢).

ومحلّ الشاهد قوله: «في أحبِّ المواضع إليه» فهو يدلّ بإطلاقه على أنَّ عرفة أحبُّ المواضع إلى الله تعالى.

وهناك رواية أُخرى تدلّ على أفضلية الحرم من عرفات، حيث جاء فيها: «حدُّ عرفة من بطن عرفة وثوية ونمرة وذي المجاز، وخلف الجبل موقف إلى وراء الجبل، وليست عرفات من الحرم، والحرم أفضل منها»(٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٥، ص٢٨١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج١٣، ص٠٥٥.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٥٣٣ .

وهذه الرواية تصرِّح بأفضلية الحرم المكّي على عرفات؛ فتكون مكة أفضل من عرفات، بل ومزدلفة ومنى أيضاً، والسؤال هو: كيف يتم الجمع بين مدلولي الروايتين؟ والجواب: حيث إنَّ دلالة الأُولى على أفضلية عرفات على سائر البقاع مطلقاً بينها الثانية أضيق منها دائرةً؛ فيمكن تقييدها بها، فتكون النتيجة أنَّ عرفات أحبُّ المواضع إلى الله سبحانه، باستثناء منطقة الحرم؛ فإنّها أفضل منها.

وبهذا الجواب تخرج عرفات من الحساب؛ لعدم تمامية دليلها على أنَّها أفضل من سائر البقاع، حيث ثبت أنَّ منطقة الحرم أفضل منها، يُضاف إليه أنّها رواية واحدة لا تقاوم الروايات الكثيرة الدالة على أفضلية مكة وكربلاء.

#### رابعاً: كربلاء المقدّسة

يمكن عرض الروايات الدالة على أفضلية كربلاء على سائر البقاع، ضمن طوائف هي:

الطائفة الأُولى: ما دلّ على أنَّ الله سبحانه قد اتخذ كربلاء حرماً آمناً قبل مكة.

> وهذه الرواية تدلّ بوضوح على ثلاثة أُمور: الأول: إنَّ الله سبحانه قد اتخذ كربلاء حرماً آمناً.

<sup>(</sup>١) ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٤٤٩.

الثانى: إنَّه اتخذها كذلك قبل أن يتخذ مكة حرماً آمناً.

الثالث: إنَّ زيارة الإمام الحسين الله أفضل من الحج، وهو بإطلاقه يشمل الحج الواجب أيضاً.

٢ ـ ما رواه ابن قولويه في كامل الزيارات أيضاً، بسنده عن أبي سعيد، عن بعض رجاله، عن أبي الجارود، قال: «قال علي بن الحسين الحين اتخذ الله أرض كربلاء حرماً آمناً مباركاً قبل أن يخلق الله أرض الكعبة ويتخذها حرماً آمناً بأربعة وعشرين ألف عام، وأنّه إذا زلزل الله تبارك وتعالى الأرض وسيّرها، رُفعت كما هي بتربتها نورانية صافية، فجُعلت في أفضل روضة من رياض الجنة، وأفضل مسكن في الجنة لا يسكنها إلّا النبيون والمرسلون \_ أو قال: أُولو العزم من الرسل \_ وأنّها لتُزهر بين رياض الجنة، كما يُزهر الكوكب الدرّيُ بين الكواكب لأهل الأرض، يغشي نورها أبصار أهل الجنة جميعاً وهي تنادي: أنا أرض الله المقدّسة الطيبة المباركة، التي تضمنت سيّد الشهداء، وسيّد شباب أهل الجنة» (۱).

وهذه الرواية تؤكد مضمون الرواية السابقة وتضيف إليها:

١ ـ اتخاذ كربلاء حرماً آمناً قبل مكة بأربعة وعشرين ألف عام.

٢\_إذا زلزلت الأرض رُفعت كربلاء بتربتها نورانية صافية.

٣ - جُعلت أفضل روضة من رياض الجنة، وأفضل مسكن.

٤ ـ تُزهر بين رياض الجنة كما يُزهر الكوكب الدُّرّي.

الطائفة الثانية: ما دلَّ على أنَّ الله سبحانه خلق كربلاء قبل أن يخلق الكعبة بأربعة وعشرين ألف عام.

فقد روى ابن قولويه في كامل الزيارات عن أبي جعفر الله على الله تعالى كربلاء قبل أن يخلق الله على المعبة بأربعة وعشرين ألف عام، وقدّسها، وبارك عليها، فها زالت قبل أن يخلق الله الخلق مقدّسة مباركة، ولا تزال كذلك، ويجعلها أفضل أرض في الجنة»(٢).

4 (th) ((th)

114 A 114

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٤٥٤

الطائفة الثالثة: ما دلّ على تفضيل كربلاء على أرض الكعبة.

ا ـ روى ابن قولويه عن أبي عبد الله الله الله الله الله وأمنه؟ وقد بُني بيت الله على ظهري، ويأتيني الناس من كلِّ فج عميق، وجُعلت حرم الله وأمنه؟ فأوحى الله إليها: أن كفّي وقرّي، فوعزي وجلالي، ما فضُل ما فُضِّلتِ به، فها أعطيت به أرض كربلاء إلّا بمنزلة الإبرة غُمست في البحر فحملت من ماء البحر، ولولا تربة كربلاء ما فضَّلتك، ولولا ما تضمنته أرض كربلاء ما خلقتك، ولا خلقت البيت الذي افتخرت به، فقرّي واستقرّي وكوني ذنباً متواضعاً ذليلاً مهيناً، غير مستنكف ولا مستكير لأرض كربلاء، وإلّا سخت بك وهويت بك في نار جهنم»(۱).

٢ ـ وروى ابن قولويه بسنده عن صفوان الجمّال، قال: سمعت أبا عبد الله الله يقول: «إنَّ الله تبارك وتعالى فضّل الأرضين والمياه بعضها على بعض، فمنها ما تفاخرت، ومنها ما بغت، فها من ماء ولا أرض إلّا عُوقبت؛ لتركها التواضع لله، حتى سلَّط الله المشركين على الكعبة، وأرسل إلى زمزم ماءً مالحاً حتى أُفسد طعمه، وإنّ أرض كربلاء، وماء الفرات أوّل أرض وأوّل ماء قدّسها الله تبارك وتعالى، وبارك الله عليها، فقال لها: تكلّمي بها فضَّلك الله تعالى، فقد تفاخرت الأرضون والمياه بعضها على بعض. قالت: أنا أرض الله المقدّسة المباركة، الشفاء في تربتي ومائي ولا فخر، بل خاضعة ذليلة لـمَن فعل بي ذلك، ولا فخر على مَن دوني، بل شكراً لله. فأكرمها وزادها بتواضعها وشكرها فعل به بالحسين الله وأصحابه.

ثمّ قال أبو عبد الله على ، مَن تواضع لله رفعه الله ، ومَن تكبر وضعه الله تعالى »(٢). الطائفة الرابعة: ما دلّ على أنّ كربلاء أكرم أرض على الله تعالى.

فقد روى ابن قولويه مرسلاً عن أبي جعفر الله قال: «الغاضرية هي البقعة التي كلّم الله فيها موسى بن عمران الله وناجى نوحاً فيها، وهي أكرم أرض الله عليه، ولولا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٥٥٥.

الطائفة الخامسة: ما دلّ على جواز الأكل من طين التربة الحسينية.

وقبل ذكر الروايات لا بدَّ من الإشارة إلى مسألة في غاية الأهمية، وهي: أنّ الدليل قد دلّ على حرمة تناول الطين مطلقاً، ثمّ جاء الدليل على الجواز بالنسبة لطين الحائر الحسيني، وهذا يعني وجود ميزة في تربة كربلاء، وإلّا لما جاز تناول طينتها والاستشفاء بها.

وإليك بعض الروايات:

١ ـ سعد بن سعد، قال: سألت أبا الحسن الله عن الطين. فقال: «أكلُ الطين حرام مثل الميتة، والدم، ولحم الخنزير، إلّا طين الحائر؛ فإنَّ فيه شفاء من كلِّ داء، وأمناً من كلِّ خوف»(٢).

الطائفة السادسة: ما دلّ على استحباب السجود على التربة الحسينية.



<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ص٤٥٢،

<sup>(</sup>٢) العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٢٤، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٤٦٥.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ج٥، ص٣٦٦.

ولم يرد مثل هذا الاستحباب في أيِّ بقعة أُخرى.

ويمكن المناقشة في دلالة الطائفتين الأخيرتين على الأفضلية، بأنَّ جواز التناول، واستحباب السجود عليها، يدلِّ على الفضل وعلو المقام في نفسه، ولا يدل على الأفضلية المبحوث عنها.

هذه طوائف ست يمكن أن يُستفاد منها أفضلية كربلاء على غيرها من البقاع، ولعلَّ المتتبع يجد طوائف أُخر تدلَّ على المطلوب، اقتصرنا على هذه لحصول الغرض المهم منها.

إلى هنا انتهينا من عرض البقاع المفضَّلة، وعرض رواياتها، وما يمكن الاستدلال به عليها، وقد اتضح أنَّ المهم من هذه البقاع هي (مكة وكربلاء) بعد اتضاح المناقشة في أدلة أفضلية المدينة وعرفات؛ حيث اتضح عدم تمامية الروايات المستدل بها على أفضلية المدينة وعرفات.

ومن الآن نشرع في بيان طرق الجمع بين طوائف تفضيل مكة، وطوائف تفضيل كربلاء، أو معالجة التعارض بينها أو الترجيح.

## معالجة التعارض بين المجموعتين أو ترجيح إحداهما على الأُخرى

اتضح ممّا تقدّم أنَّ روايات تفضيل مكة تقع ضمن خمس طوائف حاصلها:

١- إنَّ البيت أوّل موضع خلقه الله تعالى من الأرض.

٢\_إنَّ مكة أكرم أرضٍ على الله تعالى.

٣\_ مكة أفضل البقاع.

٤ العمل في مكة أفضل منه في سائر البقاع.

٥ - كراهة السكنى في مكة؛ لأنَّه يُقسِّي القلب.

واتضِح أنَّ روايات تفضيل كربلاء تقع ضمن ست طوائف حاصلها:

١- إنَّ الله سبحانه قد اتخذ كربلاء حرماً آمناً، قبل أن يتخذ مكة حرماً آمناً.

٢ ما دل على أن الله سبحانه قد خلق كربلاء قبل أن يخلق الكعبة بأربعة وعشرين ألف عام.

٣\_ ما دلّ على تفضيل كربلاء على أرض الكعبة.

٤\_ كربلاء أكرم أرض الله تعالى عليه.

٥ ـ لا يجوز أكل الطين إلّا طين الحائر الحسيني.

٦- يُستحب السجو د على التربة الحسينية.

وهنا تواجهنا الأسئلة التالية:

السؤال الأوّل: كيف يتم التوفيق بين ما دلّ على أنَّ الكعبة ـ ثمّ مكة ـ أوّل موضع خلقه الله تعالى، ثمّ دُحيت الأرض من تحته، فإنَّه يدلّ بإطلاقه على تقدّم خلقها على أرض كربلاء، وبين ما دلّ على أنّ أرض كربلاء هي أوّل ما خلق الله تعالى، وأنّها أسبق من خلق الكعبة بأربعة وعشرين ألف عام؟

السؤال الثاني: كيف يتم التوفيق بين ما دلّ على أنّ الله سبحانه قد اتخذ مكة حرماً آمناً، كما نصت على ذلك الآيات الكريمات، والذي يدلّ بظاهره على أسبقية ذلك لمكة، وبين ما دلّ على أنّه سبحانه قد اتخذ كربلاء حرماً آمناً، قبل أن يتخذ مكة حرماً آمناً؟

السؤال الثالث: كيف يتم التوفيق بين ما دلّ على أفضلية مكة المكرّمة على سائر البقاع والتي منها كربلاء، وبين ما دلّ على أفضلية كربلاء على مكة المكرّمة؟ هذه أسئلة ثلاثة رئيسة نحاول فيها يلى الإجابة عنها:

## الإجابة عن السؤال الأوّل:

ولا بدّ قبل بيان الجواب من لفت النظر إلى ما ذكره بعض المحققين في هذا المجال: حيث ذكر محقق كتاب (عوالي اللئالي) السيّد شهاب الدين النجفي المرعشي أنَّ الأخبار قد استفاضت في أنّ أرض الكعبة أوّل أرض خُلقت على وجه الماء، ومنها دُحيت الأرض، وبه سُمِّيت أُمّ القرى، ثمّ ذكر بعد ذلك الوجوه المحتملة للجمع بين هذه الأخبار، والأخبار الدالة على أنّ كربلاء قد خُلقت قبل الكعبة (١).



لبناع القسم الماتي



<sup>(</sup>١) أُنظر: ابن أبي جمهور، محمد علي الأحسائي، تحقيق: شهاب الدين المرعشي، هامش كتاب عوالي اللئالي: ج١، ص٢٣٠.

وما ذكره هذا المحقق الجليل الله قابل للمناقشة؛ فإنَّ مراجعة الأخبار المذكورة في مظانها يورث الشك في استفاضتها؛ إذ عمدة الأخبار في هذا المجال ما ذكره الشيخ الكليني في الكافي في باب «أنّ أوّل ما خلق الله من الأرضين موضع البيت» (١)، حيث ذكر سبعة أحاديث أغلبها ضعيف السند، قاصر الدلالة، ولو تنزلنا عن ضعف السند، لا نجد غير ثلاثة أحاديث تدلّ على المطلوب، وهذه لوحدها لا تشكل استفاضة كما يدعى السيّد المرعشي الله المرعشي السيّد المرعشي المرعشي المرعشي السيّد المرعشي السيّد المرعشي المرعشي المرعشي المرعشي السيّد المرعشي المرعش

وعند مراجعة بقية كتب الحديث لا نجد غير ما ذكره الكليني، وبعض الأحاديث المرسلة التي ذكرها الشيخ الصدوق في كتاب مَن لا يحضره الفقيه.

هذا كله بلحاظ كتب الخاصة.

وأمّا كتب العامّة، فقد نُقل هذا المعنى كقول لبعض المفسرين: كابن عباس، ومجاهد، ولم ينسبوا ذلك إلى النبي على فلم يتحقق كونها رواية فضلاً عن الاستفاضة، وإذا كانت هناك روايات بهذا المعنى، فهى لا تبلغ حد الاستفاضة بكلِّ تأكيد.

وفي هذا الصدد ذكر الطبري في جامع البيان في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُفِي هذا الصدد ذكر الطبري في جامع البيان في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارِكًا وَهُدًى لِلْعُلَمِينَ ﴾(٢) أقوالاً في معناها:

١ ـ إنَّه أوّل بيت وضع للعبادة.

٧\_ إنّه أوّل بيت وضع للناس.

٣- إنّه خُلق قبل جميع الأرضين، ثمّ دُحيت الأرضون من تحته، ونسب هذا القول إلى مجاهد.

٤ ما نقله عن السدي أنَّ المراد من (أوّل بيت): «أنّه يوم كانت الأرض ماءً، وكان زبدة على الأرض، فلمّا خلق الله الأرض، خلق البيت معها، فهو أوّل بيت وضع في الأرض» (٣٠).

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٤، ص١٩٠.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: آية ٩٦.

<sup>(</sup>٣) الطبري، محمد بن جرير، جامع البيان: ج٤، ص١١.

وأنت تُلاحظ أنَّ الطبري قد ذكر أقوالاً متعددة في المسألة، ومنها: أنَّ الكعبة خُلقت قبل الأرض وقد دُحيت الأرض من تحتها، ونسبه إلى بعض المفسرين، ولم يذكر له شاهداً من الروايات.

وكيف كان، حتى لو اعتبرنا ما نقله الطبري عن ابن عباس ومجاهد، رواية، وضممنا ذلك إلى رواياتنا لم تحصل الاستفاضة التي ادعاها السيّد المرعشي الله على السبّد المرعشي الله على السبّد المرعشي الله على السبّد المرعشي الله على ال

وبعد اتضاح هذا الأمر نعود للإجابة عن السؤال، فنقول:

لقد طُرحت ثلاثة أجوبة عن هذا السؤال نذكرها فيها يلي، مع المناقشة إن وجدت، ثمّ نطرح الإجابة المناسبة.

1 ـ أجاب السيّد المرعشي الله على بين الطائفتين، وذلك بأن يقال: إنَّ خلق أرض كربلاء متقدِّم على خلق الكعبة، وليس متقدِّماً على خلق أرضها (١٠). هكذا أفاد.

ونحن نضيف إلى ما ذكر مطلباً يؤكد الجمع المذكور، إذ يدلّ عليه من الروايات ما جاء في رواية قد تقدّمت عند عرض روايات تفضيل كربلاء، عن أبي جعفر الباقر الله قال: «خلق الله تعالى كربلاء قبل أن يخلق الكعبة بأربعة وعشرين ألف عام...»؛ فإنها دلت على تقدّم خلق كربلاء على خلق الكعبة، ولكنها لا تدلّ على تقدّم خلق كربلاء على أرض الكعبة، فمن هذه الناحية الرواية ساكتة، وحيث إنَّ روايات تقدّم خلق الكعبة قد دلت على تقدّم خلق أرضها على سائر الأرضين، كما في مرسلة الصدوق المتقدّمة: «فأوّل بقعة خُلقت من الأرض الكعبة، ثمّ مُدّت الأرض منها» أمكن الجمع المذكور؛ فيكون تقدّم خلق كربلاء على جسم الكعبة هو مقتضى روايات تقدّم كربلاء، بينها تقدّم أرض الكعبة على خلق كربلاء هو مقتضى روايات تقدّم كربلاء، بينها تقدّم أرض الكعبة على خلق كربلاء هو مقتضى روايات تقدّم الكعبة.

I KNOH TO

J. Lily (15-4)

<sup>(</sup>١) أُنظر: ابن أبي جمهور، محمد بن على الأحسائي، تحقيق: شهاب الدين المرعشي: هامش كتاب عوالي اللئالي: ج١ ص٤٣٠.

هذا أقصى ما يمكن أن يقال في الجواب الأوّل، الذي طرحه هذا المحقق مع المؤيدات، والشواهد من الروايات.

ولكنَّه مع ذلك لا يمكن قبوله لمناقشتين:

المناقشة الأُولى: إنَّ التفصيل بين (أرض الكعبة) و(الكعبة) نفسها، فيقال: إنَّ خلق أرض الكعبة متقدّم على خلق نفس الكعبة، وهذا يبتني على إعمال الدّقة غير العرفية في فهم النصوص والروايات، وهو أمر مرفوض كما قُرر في علم الأُصول، إذ الروايات إنَّما أُلقيت على المخاطبين العرفيين، فلا بدِّ من فهمها على طبق ما يفهمه الإنسان العرفي؛ ومن هنا نقول: إذا سمع الإنسان العرفي الرواية المتقدّمة القائلة: «فأوّل بقعة خُلقت من الأرض الكعبة، ثمّ مُدّت الأرض منها». يفهم أنّ الكعبة قد خُلقت قبل سائر بقاع الأرض، هي والبقعة التي بُنيت عليها، ولا يُفهم التفصيل بين جسمها وأرضها.

إنَّ هذا الفهم ليس فهمَّا عرفياً، لاسيِّما وأنَّ الرواية قد أطلقت لفظة البقعة على الكعبة.

ولو أردنا مجاراة السيّد المرعشي الله في الدّقة المذكورة، يلزم أن نحكم بتقدّم خلق (كربلاء) بذاتها دون أرضها؛ لأنَّ الرواية المتقدّمة قد ذكرت خلق كربلاء دون أن تذكر أرضها، فلم تقل: خلق الله تعالى أرض كربلاء قبل أن يخلق الكعبة، وإنَّما قالت: خلق الله تعالى كربلاء، وهذا شيء لا يمكن قبوله.

المناقشة الثانية: لو تنزلنا عن الإجابة المتقدّمة إلّا أننا نقول: إنَّ هذا الجمع مخالف لصريح بعض الروايات، من قبيل ما رواه ابن قولويه في كامل الزيارات بسنده، عن أبي سعيد، عن بعض رجاله، عن أبي الجارود، قال: قال على بن الحسين المالية: «اتخذالله أرض كربلاء حرماً آمناً مباركاً، قبل أن يخلق الله أرض الكعبة ويتخذها حرماً بأربعة وعشرين ألف عام». فإنَّها قد صرّ حت بأنَّ تقدّم كربلاء كان على أرض الكعبة أيضاً، لا على الكعبة فقط.

ومع هاتين المناقشتين لا يمكن قبول الجمع المذكور.

٢\_ أجاب السيّد المرعشي الله نفسه، بجواب آخر حاصله:

إنَّ كلمة (الخلق) بلحاظ تقدّم خلق كربلاء يمكن حملها على معنى (التقدير) لا (الإيجاد)، بينها كلمة (الخلق) بلحاظ خلق الكعبة، تكون بمعنى الإيجاد؛ فيكون المراد أنَّ كربلاء أسبق من الكعبة تقديراً، بينها الكعبة أسبق من كربلاء وجوداً، ويتمُّ بذلك التوفيق بين الطائفتين من الروايات.

وإذا قلت: إنَّ تفسير (الخلق) بمعنى (التقدير) يحتاج إلى قرينة، وهي مفقودة. قلت: صحيح، أنَّ لفظ الخلق يُطلق على معانٍ متعددة، ولكن أشهرها في الآيات والروايات، هو التقدير، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِينَ ﴾ (١٠) ومعه تكون هذه الشهرة قرينة صالحة لتفسير الخلق بالتقدير (٢).

هذا أقصى ما يمكن أن يُقرّب به الجمع المذكور.

وهذا الجمع يواجه مناقشتين هما:

المناقشة الأُولى: إنّ شهرة المعنى لا تصلح للقرينة على حمل اللفظ على المعنى المشهور، ما لم تشكِّل الشهرة المذكورة ظهوراً في المعنى، أو انصرافاً إليه، ونحن عندما نقرأ الروايات المتقدّمة لا نشعر بهذا الظهور، أو بهذا الانصراف؛ ومعه نبقى بحاجة إلى قرينة إثباتية وإلّا يبقى الجمع المذكور جمعاً تبرعياً يفتقر إلى الشاهد.

وإذا قلت: إننا صرنا إلى هذا الجمع؛ لأنّنا بحاجة إليه، لدفع التنافي بين الروايات. قلت: دفع التنافي لا يبرّر الجمع المذكور، وإنّما يندفع التنافي بما يُقرر العرف من الفهم، فيكون العرف هو القرينة الدافعة للتنافي، وإلّا فيبقى التنافي على حاله، ويُصار حينئذٍ إلى مقتضيات قواعد التعارض حسبها هو مقرّر في علم الأُصول.

إذاً؛ شهرة المعنى لوحدها لا تكفي للقرينية، ما لم تشكل ظهوراً في الكلام، أو انصرافاً. المناقشة الثانية: لو تنزلنا وقلنا: إنَّ الشهرة في المعنى تصلح للقرينية على حمل الخلق



لبناع القسم التي

441

<sup>(</sup>١) المؤمنون: آية ١٤.

<sup>(</sup>٢) الأحسائي، ابن أبي جمهور، تحقيق: شهاب الدين المرعشي، هامش كتاب عوالي اللئالي: ج١، ص٠٤٣.

على التقدير، نقول: إنَّها \_ حسب الفرض \_ قاضية بحمل لفظ الخلق على التقدير في الموردين، أي: كما نحمل لفظ الخلق على معنى التقدير في روايات تقدّم كربلاء، كذلك نحمل لفظ الخلق على معنى التقدير في روايات تقدّم الكعبة، ولا معنى لتخصيص القرينة بمورد دون آخر، فإنّه ترجيح بلا مرجح، كما هو واضح.

٣- جواب المحدّث الكاشاني في الوافي، نسبه إليه السيّد المرعشي الله وحاصله:

إنّنا بإمكاننا أن نحمل القبلية الواردة في روايات تقدّم كربلاء، على القبلية بالشرف، ونحمل الأعوام الواردة فيها على الدرجات؛ فيكون المعنى أنّ كربلاء متقدّمةٌ على الكعبة بالشرف، وتفضلها بأربعة وعشرين ألف درجة، من درجات الشرف والفضيلة (١).

وهذا الجواب لا يخلو من مناقشة واضحة؛ إذ هو مخالف لظاهر الروايات، فيحتاج إلى قرينة صارفة للظاهر، وهي مفقودة.

هذه ثلاث محاولات لرفع التنافي بين الطائفتين، عثرت عليها عند مراجعة كلمات الأعلام، وقد اتضح ممّا تقدّم المناقشة فيها جميعاً.

٤- الجواب الذي يخطر في البال، حيث يمكننا أن نتعامل مع الطائفتين تعامل
 المطلق والمقيد، فنجمع بينهم جمعاً عرفياً من خلال حمل المطلق على المقيد، أو تعامل
 الظاهر والصريح.

وتوضيحه: إنَّ الروايات الدالة على تقدّم خلق الكعبة على سائر الأرض تدلّ على تقدّم خلقها على كربلاء بالإطلاق؛ إذ يُفهم منها أنَّ الكعبة قد خُلقت قبل المدينة، والكوفة، وبيت المقدس، والبصرة، وكربلاء، وهكذا، فهي \_ إذن \_ تدلّ على الأسبقية بالإطلاق، بينها الروايات الدالة على تقدّم خلق كربلاء على الكعبة، دلالتها على التقدّم دلالة مقيدة، فهي لم تقل: خلق الله تعالى كربلاء قبل خلق سائر البقاع. وإنّها قيّدت القبلية بالكعبة، فقالت: خلق الله تعالى كربلاء قبل الكعبة، أو قبل أرض الكعبة. وهذا المعنى \_ بحسب الفهم العرفي \_ أضيق دائرة من الروايات الدالة على تقدّم الكعبة؛ فنحمل إطلاق تلك الروايات على هذه الروايات المقيّدة، وتكون النتيجة: خلق الله فنحمل إطلاق تلك الروايات على هذه الروايات المقيّدة، وتكون النتيجة:

(١) المصدر السابق.

أو نقول: إنَّ دلالة روايات تقدَّم الكعبة على أسبقيتها من كربلاء بالظهور، بينها دلالة تقدَّم كربلاء على الكعبة صريحة، ومقتضى الجمع العرفي بينها حمل الظاهر لصالح الصريح.

وهذه النتيجة التي حصلنا عليها لا تتنافى مع قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعُلَمِينَ ﴾(١)؛ لأنَّ المراد منه، أوّل بيت وضع لعبادة الله تعالى على الأرض، ولم يثبت كون المراد منه أوّل بيت خلقه الله تعالى من الأرض، وقد تقدّمت الإشارة إلى ذلك.

إلى هنا انتهينا من الإجابة عن السؤال الأوّل.

## الإجابة عن السؤال الثاني

تقدّم منّا عرض الآيات الكريمة الدالة على أنّ الله سبحانه قد اتخذ مكة حرماً آمناً، إلّا بناءً وعند التأمل فيها يتضح أنّها لا تنفي أنّه سبحانه قد اتخذ بلداً آخر حرماً آمناً، إلّا بناءً على ثبوت المفهوم للوصف، وقد تقرّر في علم الأصول عدم ثبوته؛ ومعه فالآيات لا تدلّ على أنّ الله سبحانه قد اتخذ مكة حرماً آمناً فقط، ولم يتخذ غيرها، وبهذا تسلم روايات كربلاء الدالة على أنّ الله سبحانه قد اتخذ كربلاء حرماً آمناً، قبل أن يتخذ مكة حرماً آمناً من المعارضة والمنافاة؛ وتكون النتيجة: أنّ الله سبحانه وتعالى قد اتخذ كربلاء حرماً آمناً، قبل أن يتخذ مكة حرماً آمناً بأربعة وعشرين ألف عام.

## الإجابة عن السؤال الثالث:

من خلال الإجابة عن السؤال الأوّل يمكننا أن نُجيب عن هذا السؤال وبنفس الطريقة التي سلكناها هناك، فنقول: إنَّ النصوص الدالة على أفضلية مكة، تدلّ على أفضليتها على سائر البقاع، ومنها كربلاء بالإطلاق، بينها روايات أفضلية كربلاء،

<sup>(</sup>١) آل عمران: آية ٩٦.

تدلُّ على أفضليتها على مكة صريحاً، حيث صرّ حت بأفضليتها على مكة، ويتطبيق قاعدة الجمع العرفي القائلة بلزوم حمل المطلق على المقيد، أو الظاهر على الصريح، نحمل نصوص أفضلية مكة المطلقة، على روايات أفضلية كربلاء المقيدة؛ وتصبر النتيجة: مكة أفضل من سائر البقاع إلَّا كربلاء؛ فإنَّها أفضل منها.

هكذا ينبغي أن تكون النتيجة حسبها تقتضيه قواعد الجمع العرفي.

ولكن هذا كلُّه يتم بناءً على تمامية أسانيد روايات تفضيل كربلاء، وهي لا تتم إلَّا بناءً على أحد أمرين:

الأوّل: تمامية كبرى وثاقة كلّ مَن جاء في أسانيد كامل الزيارات.

الثاني: البناء على وثاقة بعض مَن ورد اسمه في الأسانيد، من قَبيل (محمد بن سنان)، حيث قد اختلفت كلمات أعلام الرجال في وثاقته وعدمها، والصحيح لدينا وثاقته واعتبار رواياته، وقد أثبتنا ذلك في محلَّه، بل هو معتمد لدى جملة من المتأخرين أيضاًّ(١).

فإذا بنينا على تمامية كلا الأمرين أو أحدهما أمكن المصر إلى النتيجة المتقدّمة، والتي حاصلها: أفضلية كربلاء على مكة المكرّمة، وأمّا إذا لم نبن على شيء من ذلك فلا يمكن المصير إليه؛ لأنَّ روايات تفضيل مكة بعضها تام السند بلا إشكال، يُضاف إلى ذلك أنَّها مدعومة بدلالة الكتاب العزيز المحتملة على أفضليتها، وقد تقدّم منَّا عرض الآيات وتقريب دلالتها.

والحاصل: دلالة الآيات والروايات على تفضيل مكة تامّة من حيث السند والدلالة، ولكن الخروج عن هذا الأصل اللفظي لا يكون إلَّا بحجة؛ وحيث إنَّ روايات كربلاء تتوقف تماميتها على تمامية أسانيدها، لا يمكننا المصير إلى تفضيل كربلاء، ما لم يتم لدينا أحد المبنيين الرجاليين المتقدّمين.

وفي الختام نود الإشارة إلى بعض الملاحظات:

١- لم نتعرّض إلى كيفية التعامل مع باقى الطوائف التي ذكرناها عند عرضنا

<sup>(</sup>١) أُنظر: النوري، حسين، خاتمة المستدرك: ج٤، ص١٤. والخميني، روح الله، كتاب البيع: ج٣، ص٦٠٣. والحكيم، محمد سعيد، مصباح المنهاج، الطهارة: ج١، شرح ص٢٩٤. وغيرهم من العلماء كثير.

لروايات تفضيل مكة، وروايات تفضيل كربلاء، واقتصرنا على الطوائف الثلاث الأُول، وذلك؛ لأنَّ المهم منها هو ما ذكرناه، وأمّا بقية الطوائف، فهي تصلح للتأييد والتأكيد ليس إلّا.

٢ ذكرنا فيها تقدّم أنّ هناك بقاعاً في ضمن مكة، دلت بعض الروايات على أنّها
 أفضل البقاع، فها هو الموقف منها؟

والجواب: يمكننا أن نتعامل معها كما تعاملنا مع روايات تفضيل مكة، حيث يمكن أن نجمع بينها وبين روايات تفضيل كربلاء، بالإطلاق والتقييد، أو الظاهر والصريح، بعد الالتفات إلى قضية مهمة، وهي أنّ الركن اليهاني جزء من الكعبة، وكذا الحطيم قبل أن يتم فصل المقام عن جدار الكعبة؛ فإنّه كان جزءاً من الكعبة أيضاً، وإذا ثبت تفضيل كربلاء على الكعبة، وسائر مكة، يتم تفضيلها على المكانين المذكورين.

٣ قد تسأل: إنَّ المبحوث عنه هو تفضيل كربلاء كبلد، على مكة البلد أيضاً، وليس الكلام في تفضيل كربلاء، على خصوص الكعبة، أو نحو ذلك؟

والجواب: إذا ثبت تفضيل كربلاء على الكعبة، يثبت التفضيل على مكة (البلد) بالأولوية.

وإذا قلت: لم تستطع أن تثبت تفضيل كربلاء على الكعبة، حتى بناءً على تمامية أسانيد روايات كربلاء، وإنّما أقصى ما تثبته، تقدّم خلق كربلاء على خلق الكعبة.

قلت: تقدّم منّا سابقاً تقريب دلالة الأسبقية على الأفضلية والأشرفية، حيث ذكرنا قرينتين يُستفاد منهما أنّ الأسبقية في الخلق، تستلزم الأفضلية والأشرفية، فراجع.

والقسم الماني



# أ.م. ميّاسة مه*دى شبع<sup>(۱)</sup>*

يُعدّ البحث في موضوع الشعائر الحسينيّة من البحوث المهمّة والحسّاسة والفاعلة في زماننا الحاضر؛ لما نراه اليوم من توجّه وحضور شعبي واسع ولافت نحو إحياء شعائر ومراسم النهضة الحسينيّة الخالدة، وقد أضحت طقوساً مليونيّة يتابعها ويراقبها العالم بأسره، ولا شكّ في أنّ أُسس وقواعد تلك الشعائر المباركة هي الآيات القرآنية والتوجيهات والروايات الصادرة عن أهل بيت النبوة الميّ والتي لا يتحرّك أتباع أهل البيت الييّ ولا يسيرون إلّا بهديها، ولا يتمسّكون إلّا بحبلها؛ ولذا سننطلق في هذا البحث مستهدين بالثقلين (الكتاب والعترة الميّ)؛ لنرى مكانة الشعائر الحسينيّة في مضامين النصوص المباركة.

ونبتدئ البحث بقول الله تعالى في محكم كتابه الكريم: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ اللّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُ وَمِن يُعَظِّمْ حُرُمات في اللغة: جمع حُرْمة، وهي ما لا يحَلُّ انتهاكه من ذمّة، أو حقّ، أو صحبة، أو نحو ذلك. وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ اللّهِ ﴾ أي: ما وجب القيام به، وحرُم التفريط به (٣).

<sup>(</sup>١) باحثة إسلامية، بكالوريوس هندسة مدني، الجامعة التكنولوجية، بغداد/ بكالوريوس شريعة، الجامعة العالمية الإسلامية، لندن/ ماجستركلية الآداب، قسم الأديان المقارن، الجامعة الحرّة، هو لندا.

<sup>(</sup>٢) الحج: آية ٣٠.

<sup>(</sup>٣) أنظر: سعدي أبو حبيب، القاموس الفقهي: ص٨٧.

ولمّا نستقرئ النصوص الشرعيّة نجد أنّها قد ذكرت مصاديق متعدّدة للحرمات، نذكر منها على سبيل المثال ما يأتي:

## ١. الحرمات الزمانية

قال تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ ٱلشُّهُورِ عِندَ ٱللَّهِ ٱثْنَاعَشَرَ شَهِّرًا فِي كِتَبِ ٱللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آرَبَعَةُ حُرُمٌ ﴿ ((). والأشهر الحرم الأربعة هي: (ذو القعدة، وذو الحجّة، والمحرّم، ورجب) (() بالنقل القطعي... وإنّها جعل الله هذه الأشهر الأربعة حُرماً؛ ليكفّ الناس فيها عن القتال، وينبسط عليهم بساط الأمن، ويأخذوا فيها الأُهبة للسعادة، ويرجعوا إلى ربّهم بالطاعات والقربات (()).

# ٢. الحرُمات المكانيّة

من الحرمات المكانيّة التي نصّ عليها القرآن الكريم هو بيت الله الحرام، قال تعالى: ﴿ مَعَلَ اللهُ الْكَوْبُ اللّهُ الْكَوْبُ اللّهُ الْكَوْبُ اللّهُ الْكَوْبُ اللّهُ الْكَوْبُ اللّه اللّه الذي فيه البيت الحرام مسجداً حراماً أيضاً، قال تعالى: ﴿ وَلَا نُقَنِلُوهُمْ عِندَ المُسَجِدِ الْمُرَامِ ﴾ أن المسجد الذي احتضن البيت الحرام، قال المُسَجِدِ الْمُرَامِ ﴾ أن أمُّدُ رَبَ هَذِهِ الْبَلَد الذي احتضن البيت الحرام، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا أُمِرتُ أَنَ أَمُّدُ رَبَ هَذِهِ الْبَلْدَةِ اللّهِ عَرَمَهَا وَلَهُ كُنُ شَيْءٍ ﴾ (١٠)، قال الشيخ الطبرسي \_ معقباً على قوله تعالى: ﴿ اللّهِ عَرَمَهَا ﴾ \_: أي جعلها حرماً آمنا يحرم فيها ما يحلَّ في غيرها، لا ينفر صيدها، ولا يُختلى خلالها، ولا يُقتصّ فيها (٧).

<sup>(</sup>١) التوبة: آية٣٦.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: العلّامة الحلّي، تحرير الأحكام: ج٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان: ج٩، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) المائدة: آية ٩٧.

<sup>(</sup>٥) البقرة: آية ١٩١.

<sup>(</sup>٦) النمل: آية ٩١.

<sup>(</sup>٧) أُنظر: الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان: ج٧، ص ٤١٠.

· IRRAH

بدلالة اسم الإشارة (ذلك) في الآية - محل البحث -: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ اللّهِ ﴾، أي: الأمر ذلك، أي: الذي شرّعناه لإبراهيم الله ومن بعده من نُسك الحجّ، هو ذلك الذي ذكرناه وأشرنا إليه من الإحرام، والطواف، والصلاة، والتضحية بالإخلاص لله، والتجنب عن الشرك(١).

وحينها نراجع الآيات التي تسبق هذه الآية نجدها تتحدّث عن مناسك الحجّ، قال تعالى: ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْنِينَ مِن كُلِّ فَجّ عَمِيقٍ \* لِيَشَهْدُواْ مَنَ فِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللّهِ فِي ٓ أَيّامِ مّعً لُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُم مّن بَعِيمةِ الْأَنْعَامِ فَكُومُ وَنَهُ وَلَيْهُمُ وَلَيْهُواْ ٱلْبَابِسَ ٱلْفَقِيرَ \* ثُمَّ لَيْقَضُواْ تَفَتَهُمْ وَلْيُوفُواْ بَهُ وَلَيْهُوفُواْ اللّهِ فِي اللّهُ فَي مَا رَزَقَهُم وَلْيُوفُواْ بَهِ اللّهِ فَي اللّهِ فَي اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ فَي اللّهُ الللّهُ اللّه

ومن المعلوم أنّ مناسك الحجّ وشعائره تسمّى شعائر الله، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللّهِ ﴾(١)؛ وقال أيضاً: ﴿ وَٱلْبُدُنَ جَعَلْنَهَا لَكُمْ مِّن شَعَآبِرِ ٱللّهِ ﴾(١)؛ فلذا صحّ أن نُطلق على هذا النوع من الحرمات بالحرمات الشعائرية.

#### ٤ الحرمات البشريّة

تُثبت النصوص الشرعية حرمةً ومكانةً خاصة للإنسان، فالله تعالى خلق الإنسان وكرّمه وفضّله على سائر المخلوقات، ولكن ليس المراد ثبوت تلك الحرمة والكرامة لمطلق البشر؛ لأنّ هناك أفراداً لا حرمة لهم، كالمرتدّ وغيره من الضُلّال، فهم بتعبير القرآن الكريم: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّاكُا لَا نَعْمُ أَضَلُ سَكِيلًا ﴾(٥)، ولكن في قبال ذلك ثبتت

الرالمين تطيه لعرمان الاتعلى

<sup>(</sup>١) أُنظر: الطباطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان: ج١٤، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) الحج: آية٧٧\_ ٣٠.

<sup>(</sup>٣) البقرة: آية١٥٨.

<sup>(</sup>٤) الحجّ: آية٣٦.

<sup>(</sup>٥) الفرقان: آية ٤٤.

الحرمة والكرامة الخاصّة لبعض البشر، فالمسلم مثلاً بصورة عامّة له تلك الحرمة، قال رسول الله على المسلم على المسلم حرام ماله ودمه وعرضه»(١).

وتنصّ المصادر الإسلامية أيضاً على أنّ حرمة المؤمن من أعظم الحرمات، أي: أعظم من الحرمات الزمانيّة والمكانيّة والشعائريّة، فقد جاء في مصادر أهل العامّة من المسلمين ما يتضمّن بياناً واضحاً للحرمة المذكورة، من ذلك ما رُوي عَنْ جَابر رَضِيَ الله عَنْهُ، قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي حَجَّتِهِ: أَتَدْرُونَ أَيَّ يَوْم أَعْظَمَ حُرْمَةً؟ قَالَ: قُلْنَا: يَوْمُنَا هَذَا. قَالَ: أَفَتَدْرُونَ أَيُّ بِلَدٍ أَعْظَمُ حُرْمَةً؟ قَالَ: قُلْنَا: بِلَدُنَا هَذَا. قَالَ: فَأَيُّ شَهْرِ أَعْظَمُ حُرْمَةً؟ قَالَ: قُلْنَا: شَهْرُنَا هَذَا. قَالَ: فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: فَإِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ كَحُرْمَةِ يَوْمِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هَذَا»(۲).

ورُوي أيضاً أنّ رسول الله عَيَالِهُ نظر إلى الكعبة فقال: «مرحباً بالبيت، ما أعظمك وأعظم حرمتك على الله؟! والله، لَلمؤمن أعظم حرمةً منك»(٣).

من هذا المنطلق ـ وفي ضوء تلك الحرمة العظيمة والمنزلة الرفيعة ـ حذَّر النبي الأكرم ﷺ وأهل بيته الأطهار البِّكِ من إلحاق أيّ أذي بالمؤمن، فعن رسول الله ﷺ قال: «مَن آذي مؤمناً فقد آذاني، ومَن آذاني فقد آذي الله، ومَن آذي الله فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين»(٤).

وبطبيعة الحال كلّما ازداد المؤمن إيهاناً وارتقى في درجات إيهانه كلّما عظمت حرمته ومنزلته؛ ولذا كان أعظم البشر حرمةً عند الله تعالى هم محمد عَلَيْكُ وأهل بيته الطاهرين الله وقد ورد التصريح بهذه الحقيقة في الأخبار المتواترة من طُرق الفريقين، نذكر منها على سبيل الاستشهاد ما جاء في مصادر الخاصة عن أبي عبد الله الله قال:

<sup>(</sup>١) النيسابوري، مسلم، صحيح مسلم: ج٨، ص١١.

<sup>(</sup>٢) الكوفي، ابن أبي شيبة، المصنف: ج٨، ص٠٠١.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٦٤، ص٧١.

<sup>(</sup>٤) الطبرسي، ميرزا حسين النوري، مستدرك الوسائل: ج٩، ص٩٩.

وفي هذا الضوء وبها أنّ الحسين الله من أعاظم أهل البيت الطاهرين المطهّرين، بل تؤكّد المصادر الإسلامية والنصوص الدينيّة المتضافرة على أنّ للحسين الله خصوصية في ذلك البيت المبارك، في ضوء ذلك كلّه جاءت الروايات الشريفة المتواترة لتؤكّد على المنزلة والحرمة الخاصّة للإمام الحسين الله التي استُحلّت واستُبيحت يوم عاشوراء، ومن تلك الروايات ما ورد عن الإمام الصادق الله في زيارته للحسين بن علي الله عين يقول: «لَعَنَ اللهُ أُمَّةً السُتَحَلَّتُ مِنْكَ المَحارِمَ وانْتَهَكَتْ فِيكَ حُرمَةَ الإسلام...»(٢). وحصيلة ما نفهمه بعد ذكر مصاديق الحرمات: أنّ الله تعالى يأمرنا بأن نُعظّم تلك

وحصيلة ما نفهمه بعد ذكر مصاديق الحرمات: ان الله تعالى يامرنا بان نعظم تلك الحرمات جميعاً؛ فيكون المعنى المفهوم والمستخلص من الآية المباركة شاملاً لكلّ هذه المعاني:

(ذلك ومَن يعظّم الأشهر الحرم فهو خيرٌ له عند ربّه)، وأيضاً: (ذلك ومَن يعظّم الكعبة والمسجد الحرام فهو خيرٌ له عند ربّه)، وكذا: (ذلك ومَن يعظّم شعائر الله فهو خيرٌ له عند ربّه). وبها أنّ أعظم الحرمات عند الله تعالى هم محمد عَلَيْكُ وأهل بيته الأطهار الحِيرُ؛ فيكون المعنى المستخلص من الآية أيضاً: (ذلك ومَن يعظّم محمداً وآل محمد فهو خيرٌ له عند ربّه)(٣).

وعظّم الشيء في اللغة (١٤) بمعنى: كبرَّه، فخَّمه، بجَّله، وقّره، احترمه وأجلّه.

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٨، ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) المفيد، محمد بن محمد، المزار: ص١٢٤.

<sup>(</sup>٣) «فأحكامه سبحانه حرمات الله؛ إذ لا يحلّ انتهاكها، وأعلام طاعته وعبادته حرمات الله؛ إذ لا يحلّ هتكهم، فلو يحلّ هتكها، وأنبياؤه وأوصياؤهم وشهداء دينه وكتبه وصحفه من حرمات الله، يحرم هتكهم، فلو عظّمهم المؤمن أحياءً وأمواتاً فقد عمل بالآيتين: ﴿ ذَلِكَ وَمَن يُعَظِّمُ حُرُمَاتِ اللهِ ﴾ ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَكَيْمٍ رَاللهِ ﴾ ﴿ وَمَن يُعَظِّمُ شَكَيْمٍ رَاللهِ ﴾ . السبحاني، جعفر، في ظلال التوحيد: ص ٣٤٨.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: أحمد مختار، معجم اللغة العربية المعاصر: مادة (عظَّم) www.arabdict.com

ومن الواضح أنّ تعظيم الشعائر الإلهية يتفاوت بحسب نوع الشعيرة التي يرتبط بها التعظيم، فإن كانت الشعيرة هي البُدن فتعظيمها استسانها، وإن كانت هي دين الله تعليمها الالتزام بها، وإن كانت هي مناسك الحجّ فتعظيمها بأداء الأعمال المرتبطة بها، كالسعى والطواف، وهكذا بالنسبة إلى سائر الشعائر الإلهية.

والسؤال المطروح في المقام هو: كيف يمكننا أن نُعظّم أهل البيت الله كي ننال بذلك الخير والبركة ورضى الله تعالى؟

وفي مقام الإجابة عن هذا التساؤل المهم نقول بنحو الإيجاز: إنّ تعظيم مقام أهل البيت المله الفرد المؤمن أن يحققه من خلال ممارسة جملة من الأُمور، نذكر منها ما يلي:

## ١. تعظيم أهل البيت الملك من خلال إحياء أمرهم

لقد تضافرت الأحاديث من طرق أهل البيت الملاح إحياء أمرهم، لكن يبقى التساؤل عن كيفية الإحياء وآلياته، فكيف يمكننا أن نُحيي أمرهم؟ وقد أجاب الإمام الرضائل حينها سُئل عن ذلك، فقال: «رحم الله عبداً أحيى أمرنا. فقيل: وكيف يُحيى أمركم؟ قال: يتعلم علومنا ويعلمها الناس، فإنّ الناس لو علموا معالم ديننا لاتبعونا»(۱). ويُعدّ هذا جانباً مهماً من جوانب إحياء أمرهم الملاح ها لاحقاً.

# ٢ـ تعظيمهم 🕮 باتّباعهم وحمل أهدافهم

ويتحقّق ذلك بالسير على نهجهم ومتابعتهم في أقوالهم وأفعالهم، وسلوكهم وأخلاقهم، وعقائدهم وآدابهم. قال رسول الله عَيَّا اللهُ عَيَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ وعترت أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض (٢٠).

<sup>(</sup>١) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٧٧، ص٩٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ج٢٧، ص٣٤.

· IKINAT

وهو من كمال العهد والوفاء لهم الملك ، كما رُوي ذلك عن الإمام الرضاطي ، أنّه قال: «إنّ لكلّ إمام عهداً في عنق أوليائه وشيعته، وإنّ من تمام العهد زيارة قبورهم، فمَن زارهم رغبةً في زيارتهم وتصديقاً بما رغبوا فيه، كان أئمّتهم شفعاءهم يوم القيامة»(١).

# ٤ التعظيم بالفرح لفرحهم والحزن لحزنهم الملا

وقد ورد النصّ على ذلك في قول الإمام الصادق الله «شيعتنا خُلقوا من فاضل طينتنا، عُجنوا بهاء ولايتنا، يحزنون لحزننا ويفرحون لفرحنا»(٢).

إذاً \_ ومن خلال النصوص الشرعية وأحاديث أهل البيت الملك \_ نستنتج الاهتمام والتركيز على إحياء جانبين مهمين، وهما:

أ) الجانب المعرفي بإلقاء المحاضرات الدينيّة لتوعية أتباع أهل البيت الميّلا وشيعتهم.

ب) الجانب العاطفي عن طريق البكاء والنحيب واللطم ولبس السواد، بل حتى الضرب بالسلاسل وإقامة مراسم الشبيه و... وإحياء كلّ رمز وشعيرة تعبِّر عن الحزن العميق على ما جرى من المآسي والمحن والمصائب على أئمّة أهل البيت الميث وذراريهم.

ونحاول فيها يلي تركيز البحث حول الشعائر الحسينيّة؛ لكونها تشكّل المعلم الأبرز لحديثنا في هذا المقال، ولكي نهارس هذه الشعائر المباركة بعقيدة راسخة وقناعة ثابتة لا تزعزعها الرياح الهوجاء من أعداء مذهب أهل البيت الميكيّ، الذين دأبوا على بثّ سموم الشبهات والترهات في أذهان عامّة الناس والمستضعفين منهم، ليحرفوهم عن الصراط المستقيم؛ فينبغي ترسيخ هذه الشعائر في أنفسنا عن علم ومعرفة، وعن طريق الاطّلاع على الأدلّة التي تثبت مشروعيتها واستحبابها في الشريعة الإسلامية. وفي هذا الضوء نستعرض بعض تلك الأدلّة بنحو الإيجاز والاختصار:

م النعائر المصينية تعظيم لمرمات للدتعالى

<sup>(</sup>١) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، الفصول المهمّة في أُصول الأئمّة: ج٣، ص٠٣٧.

<sup>(</sup>۲) الحائري، محمد مهدي، شجرة طوبي: ج١، ص٣.

# الأدلّة على مشروعيّة الشعائر الحسينيّة

لقد تعرّض علماء مذهب أهل البيت الملك ومنذ القدم لذكر البراهين والأدلّة على مشروعيّة الشعائر الحسينيّة، وقد احتشدت في هذا المجال طوائف كثيرة ورصينة من تلك الأدلّة، كلّها تُثبت وبوضوح استحباب ومطلوبيّة تلك الشعائر الإلهية، ونحاول فيها يلى أن نُشير بنحو الإجمال إلى بعضها:

#### الدليل الأوّل: من الكتاب العزيز

حينها نقف على مضامين الآيات القرآنية، نجد أنّ جملة وافرة منها قد أشارت وبوضوح إلى استحباب إحياء تلك الشعائر.. وسوف نمرّ على بعض هذه الآيات المباركة مع الإشارة إجمالاً إلى وجه الاستدلال بها في المقام:

الآية محل البحث، وهي قوله تعالى: ﴿وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّهِ عَلَى البيت اللَّهِ فَهُ وَخَيْرٌ لَهُ عِندَ رَبِّهِ عَلَى البيت اللَّهِ فَهُ مَن أعظم رَبِّهِ عَلَى البيت اللَّهِ هم من أعظم الحرُّمات التي يلزمنا تعظيمها وتوقيرها.

وكذا قوله تعالى: ﴿ فَإِلَى وَمَن يُعَظِّمُ شَعَكَمِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقُوكَ ٱلْقُلُوبِ ﴾ (٢)، فهو صريح في الحت على تعظيم وتوقير الشعائر الإلهية، ولا شكّ في أنّ الشعائر الحسينية من مصاديق شعائر الله تعالى؛ لأنّ إعلاء كلمة الحسين الله وتوقيره وتعظيمه إعلاءٌ لكلمة الله (عزّ وجلّ)، وتعظيمٌ لشعائره الدينية.

وأيضاً ما جاء في آية المودّة، وهو قوله تعالى: ﴿ قُل لَّا أَسْعُلُكُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدّةَ فِي القُرْبَى ﴾ (٣).

إذ من الواضح أنَّ تعظيم الشعائر الحسينيَّة، والفرح لفرح أهل البيت المَيِّيُّ، والحزن لحزنهم من أبرز مظاهر ومعالم المودَّة لقربي النبي الأكرم عَيَّالُهُ.

<sup>(</sup>١) الحجّ: آية ٣٠.

<sup>(</sup>٢) الحجّ: آية ٣٢.

<sup>(</sup>٣) الشورى: آية ٢٣.

عرّف العلماءُ السنّة الشريفة: بأنّها قول المعصوم وفعله وتقريره (١). فتارة تُستنبط الأحكام الشرعية من قول المعصوم: هذا حلالٌ، أو هذا حرامٌ. ويُستفاد الحكم الشرعي تارة أُخرى من فعله وممارسته العمليّة، فمثلاً: لم يصلنا عن الرسول الأكرم عَيَّا الإخبار قو لا بجواز طواف الحاجّ حول الكعبة راكباً، ولكنّ الفقهاء استنبطوا ذلك حينها بلغهم أنّه عَيَّا كان يطوف حول الكعبة على ناقته، وأمّا تقرير المعصوم: فهو كلّ ما ثبت سكوته أو رضاه عن بعض الأعمال التي يهارسها المسلمون أمامه وبمرأى منه.

والآن لنأتي إلى استعراض الشعائر الحسينيّة، ونُبيّن أدلّتها الشرعية من السنّة الشريفة:

## أولاً: شعيرة البكاء

إنّ الأدلّة من السنّة المباركة على استحباب البكاء على مصائب أهل البيت اللهاكي والحثّ عليه متنوّعة وكثيرة جداً، وقد أثبتت الثواب العظيم والمنقلب الكريم للباكي على مصائبهم اللها ، نذكر منها على سبيل المثال:

ما رُوي عن الإمام الرضائي، أنّه قال: «... مَن تذكّر مصابنا فبكى وأبكى لم تبكّ عينه يوم تبكي العيون، ومَن جلس مجلساً يُحيى فيه أمرنا لم يمت قلبه يوم تموت القلوب»(٢).

وكذا ما رُوي عن مولانا الإمام الباقر الله قال: «مَن دمعت عيناه فينا دمعة لدم سُفك لنا، أو حقِّ لنا نُقصناه، أو عرض انتُهك لنا، أو لأحدٍ من شيعتنا، بوّأه الله بها في الجنّة حقياً»(٣).

مضافاً إلى ما ثبت من استحباب البكاء بأفعال وممارسات المعصومين، وأوّلهم نبي الرحمة محمد عَلِيهُ؛ حيث بكي الحسين اليّل منذ ولادته، وقد بكاه في الأمكنة والأزمنة "

The sales and th

<sup>(</sup>١) أُنظر: الخامنئي، على الحسيني، منتخب الأحكام: ص٩.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمد بن على، الأمالي: ص١٣١.

<sup>(</sup>٣) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٥٠٦.

المختلفة، والنصوص الدينيّة في هذا المجال كثيرة جداً، ومتضافرة في كتب الفريقين، وبكي أباه أيضاً الإمامُ زين العابدين الله حتى عُدّ من البكّائين الخمسة، وقد لامه الناس وخافوا عليه من كثرة البكاء، فما قُدّم له طعام أو شراب إلّا ومزجه بدموع عينه الماركتين.

وممًّا يُثبت استحباب البكاء أيضاً تقريرهم وإمضاؤهم لبكاء الآخرين؛ حيث تفاعلوا مع بكاء مَن بكي على الإمام الحسين اليِّلا.

#### ثانياً: لبس السواد

وهو من الشعائر التي ثبتت مشر وعيَّتُها بأقوال المعصومين وأفعالهم وإمضاءاتهم، كما يشهد على ذلك مجموعة من النصوص والروايات، وقد أفتى الفقهاء في ضوء ذلك بشعائرية لبس السواد واستحبابه.

يقول الشيخ نجم الدين الطبسى: «ذهب جماعة كثيرة من علمائنا الأعلام وفقهائنا الكرام إلى استحباب لبس السواد في مأتم مولانا الحسين الله \_ قولاً وفعلاً \_ كالفقيه المحدِّث البحراني في الحدائق، والدربندي في الأسرار، والسيِّد إسهاعيل العقيلي النوري في وسيلة المعاد في شرح نجاة العباد، والمحدِّث النوري في المستدرك، والشيخ زين العابدين المازندراني في ذخيرة المعاد، والشيخ محمد تقى الشيرازي، والشيخ محمد حسين كاشف الغطاء في حاشيته على العروة، والشيخ محمد على النخجواني في الدعوات الحسينيّة، والسيّد حسن الصدر في تبيين الرشاد في لبس السواد على الأئمّة الأمجاد، والشيخ أبو الفضل الطهراني في شفاء الصدر، وقد كان بعض الفقهاء يلبس السواد طيلة هذين الشهرين، كالفقيه السيّد حسين القمّى والسيّد الحكيم وغيرهما... ويؤيّده ما أورده البرقى: عن عمر بن زين العابدين، أنَّه قال: لمَّا قُتل جدّى الحسين الله لبس نساء بني هاشم في مأتمه السواد والمسوح، وكنَّ لا يشتكينَ من حرٍّ ولا بردٍ، وكان على بن الحسين يعمل لهنَّ الطعام... إذ من المستبعد عدم اطَّلاع الإمام على اتفاقهن على لبس السواد ولم يمنعهن؛ فهو تقريرٌ منهاكِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

<sup>(</sup>١) الطبسي، نجم الدين، صوم عاشوراء بين السنّة النبوية والبدعة الأُموية: ص١٤٨.

وأمّا بالنسبة إلى النصوص التي قد يظهر منها كراهة لبس السواد عموماً، فيقول المحقّق البحراني بصددها: «لا يبعد استثناء لبس السواد في مأتم الحسين الله من هذه الأخبار؛ لما استفاضت به الأخبار من الأمر بإظهار شعائر الأحزان»(۱).

كما يقول السبزواري بهذا الصدد أيضاً: «أقول: في بعض التواريخ أنّ لبس السواد كان حداداً لقتل آل محمد من الحسين بن علي الله وزيد، ويحيى، بل يظهر من بعضها أنّ الشيعة في تلك الأزمنة كانوا كذلك. وعلى هذا؛ يمكن القول: بأنّ ما ورد كراهة لبس السواد لم يرد لبيان حكم الله الواقعي، بل ورد لبعض المصالح، كبيان أنّ حداد لبس السواد بين بني هاشم والشيعة لم يكن بتسبب من الأئمّة الله حتى يصير ذلك منشأ للظلم والجور من الأعداء عليهم، ويشهد لما قلناه خبر الرقيّ، قال: كانت الشيعة تسأل أبا عبد الله الله عن لبس السواد. قال: فوجدناه قاعداً عليه جبّة سوداء وقلنسوة سوداء، وخفّ أسود مبطّن بسواد، ثمّ فتق ناحية منه وقال: أما إنّ قطنه أسود. وأخرج منه قطناً أسود، ثمّ قال: بيّض قلبك والبس ما شئت»(٢).

وقد أورد بعض المحقّقين أدلّة وشواهد كثيرة في هذا المجال يطول المقام بذكرها.

#### ثَالثاً: إقامة مجالس العزاء بما تتضمّنها من المراثي وبذل للمال

لاشك في أنّ الرسول الأكرم عَلَيْ هو أوّل مَن أقام مجلس العزاء والرثاء على ابنه الحسين الله قبل استشهاده، كما دلّ على ذلك الأحاديث المتواترة من طرق الفريقين، وقد أعقب ذلك المجالس المتنوّعة والمختلفة التي أقامها الصحابة والأئمّة المعصومون الميك كما أنّ الأئمّة قد حثّوا شيعتهم على إقامة مثل تلك المجالس، فمن ذلك ما رُوي عن أبي عبد الله الله أنّه قال: «تجلسون وتتحدّثون؟ قال: قلت: جُعلت فداك، نعم. قال: إنّ تلك المجالس أحبها فأحيوا أمرنا، إنّه مَن ذكرنا وذُكرنا عنده فخرج من عينه مثل جناح الذبابة؛ غفر الله ذنوبه ولو كانت أكثر من زبد البحر» (٣).

<sup>(</sup>١) البحراني، يوسف، الحدائق الناضرة: ج٧، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) السبزواري، عبد الأعلى، مهذّب الأحكام في بيان الحلال والحرام: ج٥، ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) الصدوق، محمد بن على، ثواب الأعمال: ص١٨٧.

مَن أنشد في الحسين الميلا شعراً فبكي وأبكي واحداً، كُتبت لهما الجنّة...»(١).

وفي حديث الأربعمائة مدح أمير المؤمنين الله الشيعة قائلاً: «يحزنون لحزننا، ويبذلون أموالهم وأنفسهم فينا؛ أولئك منّا وإلينا»(٢). والنصوص في هذا المجال متضافرة لا داعى لاستعراضها، لاحظ في هذا المجال كتب الحديث المختصّة بذلك.

#### رابعاً: اللطم

هناك مجموعة من النصوص والروايات قد دلَّت بوضوح على شعائريّة واستحباب اللطم وشقّ الجيوب؛ حزناً على مصيبة سيد الشهداء، فمن تلك النصوص ما جاء في زيارة الناحية المقدّسة المروية عن الإمام الحجّة على من فعل الفواطم؛ حيث قال: «فبرزنَ من الخدور، ناشرات الشعور، لاطهات الخدود»(٣). وهذا الفعل كان بمرأى المعصوم \_ الإمام زين العابدين الله \_ ولم يصدر منه نهي أو اعتراض، بل تفاعل مع هذا الحدث، وهذا يُعدُّ إمضاء منه النُّلا، مضافاً إلى أنَّ نقل الإمام المعصوم لذلك يكشف عن المقبوليّة، بل يكشف عن الاستحباب والمطلوبية.

ومن ذلك أيضاً ما رُوى عن الإمام الصادق النَّلاِ، أنَّه قال: «لقد شققنَ الجيوب، ولطمنَ الخدود الفاطميات على الحسين بن على النِّكِيُّا، وعلى مثله تُلطم الخدود، وتُشقّ الجيو ب»<sup>(٤)</sup>.

ومن ذلك أيضاً ما رواه الإربلي في كشف الغمّة، قال: «خرج أبو محمد [العسكري] في جنازة أبي الحسن [الهادي] وقميصه مشقوق، فكتب إليه ابن عون: مَن رأيت أو بلغك من الأئمّة شقّ ثوبه في مثل هذا؟! فكتب إليه أبو محمد [العسكري]: يا أحمق، وما



<sup>(</sup>١) ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٧٠٨.

<sup>(</sup>٢) الشاهرودي، على النهازي، مستدرك سفينة البحار: ص٢١٢.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٩٨، ص٣٢٢.

<sup>(</sup>٤) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٢٢، ص٢٠٤.

#### خامساً: مراسم الشبيه

يُروى أنّ شاعر أهل البيت، الكميت بن زيد الأسدي ـ صاحب ديوان الهاشميات ـ قال: «دخلت على أبي عبد الله الصادق الله يوم عاشوراء، فأنشدته قصيدةً في جدّه الحسين الله فبكى وبكى الحاضرون، وكان قد ضرب ستراً في المجلس وأجلس خلفه الفاطميات، فبينها أنا أُنشد والإمام يبكي إذ خرجت جارية من وراء الستار، وعلى يدها طفلٌ رضيع مقمّط حتى وضعته في حجر الإمام الصادق الله فلمّا نظر الإمام إلى ذلك الطفل اشتدّ بكاؤه وعلا نحيبه» (٢).

وما يقصد من ذلك العمل إلّا تمثيل طفل الحسين الله الذي ذُبح على صدر أبيه بسهم حرملة بن كاهل الأسدي في يوم العاشر من المحرّم، وهو عبد الله الرضيع.

#### الدليل الثالث: الشواهد العامّة

يمكننا الاستدلال أيضاً على مشروعيّة الشعائر الحسينيّة بأشكالها المنظورة، وحتى التي لم نجد لها تفصيلاً في الكتاب والسنّة \_ كضرب السلاسل وغيرها \_ بالأدلّة والشواهد التالية:

# ١\_ أصالة الإباحة حال الشكّ في الحرمة

لم يترك الشارع المقدَّس للمكلَّف \_ عملاً أو قولاً، أو أيّ شيءٍ آخر \_ إلّا وله فيه حكمٌ معين، وكلّ ما لا يوجد له حكمٌ من الأحكام الأربعة، فهو مباحٌ شرعاً وعقلاً؛ استناداً إلى أدلّة كثيرة ذكرها الفقهاء في كتبهم الاستدلالية، منها ما ورد نصّه في الكتاب الكريم، كقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّى نَبُعَثَ رَسُولًا ﴾(٣)، ومن

· IKINATION

والعسبية تطيع لعومات الاتعالى

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٢، ص٩١٧.

<sup>(</sup>٢) الكاشى، عبد الوهاب، مأساة الحسين الله بين السائل والمجيب: ص١٥٤.

<sup>(</sup>٣) الإسراء: آية ١٥.

الروايات، صحيحة عبد الله بن سنان، قال: «قال أبو عبد الله الله الله يعنه يكون فيه حرامٌ وحلالٌ فهو لك حلالٌ أبداً، حتى أن تعرف الحرام منه بعينه فتدَعه»(١).

وبهذا الأصل شُرّع وأُبيح استخدام الإنترنت والقنوات الفضائية، واستخدام المواتف النقّالة وغير النقّالة، وركوب السيارة والطائرة والوسائل الأُخرى التي لم يستخدمها المعصوم الميلاً؛ فالأصل هو الإباحة في الأشياء.

مضافاً إلى أنّ المباح يبقى مُباحاً إذا لم تعرض عليه جهاتٌ تُحسّنه أو تقبّحه، فإذا عرضت عليه تلك الجهات ينقلب إليها، فإن كانت أي الجهة حسنة فيصير حسناً، وإن كانت قبيحة يصير قبيحاً، فالقيام بمثل هذه الشعائر الحسينيّة بأشكالها المتنوِّعة راجحٌ ومستحبُّ بقصد إعلان شعائر الحزن على سيّد الشهداء الله وهو داخلٌ أيضاً في باب الجزع والحزن على الإمام المظلوم الله وهو مما لا ريب في استحبابه والثواب عليه، كما سنُبيّن لاحقاً.

# ٧ ـ الشعائر الحسينيّة مواساة لسيد الشهداء ولأهل البيت الملكا

الأُسوة هي القدوة، والتأسي هو الاقتداء، وهو أمرٌ فطريٌّ يميل إليه الإنسان، ويبحث عنه تلقائياً، فهو يميل إلى أن يكون أمامه أُنموذج حيّ يقتدي به، يُجسّد المفاهيم، ويأخذ المواقف، ويتبنّى القرارات ويجري عملياً على طبقها، بحسب ظروفها ومقتضياتها، لفظاً وعملاً وموقفاً.

والنبيّ هو أفضل أُسوة عمليّة حسنة؛ بتزكيةٍ وشهادة ربّانية، فقد قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللّهِ أُسُوَّةً حَسَنَةً ﴾ (٢). وإنّما يكون الرسول عَيَا أُسُوةً لنا إذا اشتركنا معه في التكليف، ولا معنى للتأسّي إلّا مع مشاركة المتأسّي للمتأسّى به (٣)،

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٥، ص٣١٣.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: آية ٢٠.

<sup>(</sup>٣) أنظر: الأنصاري، محمد علي، الموسوعة الفقهية الميسّرة: ج٣، ص٢٠٤.

فالروايات تذكر بأنّ الرسول الله قل بكى حسيناً مراراً وتكراراً، رغم أنّه حيٌّ، فكيف نتوقع أن يكون حاله فيما لو رآه ميّتاً مقطّعاً إرباً إرباً، مذبوحاً ومنحوراً ومسلوباً ومهشّم الأضلاع؟!!

والله أمرنا أن نقتدي أيضاً بالأنبياء والرُسل، ومنهم نبي الله إبراهيم والذين آمنوا معه، قال تعالى: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَاللَّذِينَ مَعَهُ ﴿(١)، فالله أمرنا أن نقتدي بجميع خصال إبراهيم والذين آمنوا معه، فكم كنّا نقتدي بهم في العمل كالقيام بمناسك الحجّ والزيارة، كذلك لزم الاقتداء بهم في الترك، كلزوم البراءة من الطواغيت والمشركين (١).

والرمي ما هو إلّا تأسِّ بفعل إبراهيم وإسماعيل الله اللذين حاول الشيطان إغراءهما وجعلها يتركان الأمر الإلهي، ولكنّهما لم يستجيبا، بل صبرا وسلّما أمرهما إلى الله تعالى، ورجما وساوس الشيطان.

وتقديم الأضاحي في يوم النحر ما هو إلّا تأسِّ بفعل إبراهيم الله عنها فدى الله تعالى إسهاعيل بذبح عظيم.

فالله تعالى أمر كلَّ مَن يُؤدِّي فريضة الحجِّ أن يقتدي ويتأسِّى بفعل إبراهيم والذين آمنوا معه في هذه المناسك، والتمسَّك بها إلى قيام الساعة؛ تكريهاً للمواقف البطولية التي قام بها أصحابها، ولأجل أن تستلهم الأُمَّة الدروس منها حينها تمارسها بنفسها.

ولمَّا نأتي إلى قضيّة الإمام الحسين الله ، نجد أنّ ما قام به في يوم الطّف لا يقلّ أهمّية وعظمة عمّا قام به إبراهيم الله والذين آمنوا معه، فإذا كانت هاجر قد سعت سبعة

<sup>(</sup>١) المتحنة: آية ٤.

<sup>(</sup>٢) مضمون هذه الجملة جاء في مجلة ميقات الحجّ العدد الثالث ١٤١٦ه، بعنوان شريعة ابراهيم الله في القرآن المجيد.

ويعقب السيد الطباطبائي على هذه الآية قائلاً: وأما كون المستثنى منه هو قوله ﴿ قَدْكَانَتْ لَكُمُّ أُسُوةً حَسَنَةُ فَ إِبْرَهِيمَ ﴾، والمعنى: لكم في إبراهيم أُسوة في جميع خصاله إلا في قوله لأبيه: ﴿لَأَسَّغُفِرَنَّ لَكَ ﴾، فلا أُسوة فيه. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان: ج١٩، ص٢٣١.

أشواط بين الصفا والمروة صابرةً محتسبةً، فإنّ الحسين الله أكثر من مسعى وأشواط، فسعى تارةً بين الخيام لتفقّد النساء والأطفال، وسعى أُخرى بين القتلى والخيام ليجمعهم فيها، وسعى ثالثة لقتال الأعداء ومبارزتهم، وهكذا... يُضاف إلى ذلك سعي بنات النبوة، وسعي السيدة زينب الله مهرولة بين الخيام والحسين الله، واضعة يديها تحت جثمانه قائلةً: «ربّنا تقبّل منّا هذا القُربان»(۱).

وكذا السيدة هاجر لم تر سوى مصيبة الغربة والعطش، بينها رأت العقيلة زينب مصائب الغربة والعطش والذبح والقتل والتمثيل والسلب والسبي وشهاتة الأعداء... فأيّها يا تُرى أحقّ بالتأسّى والمواساة؟!!

وفي ضوء ذلك نفهم مضامين العشرات من الروايات التي تنصّ على كون الثواب المترتّب على زيارة الحسين الله يعدل ثواب حَجّة من حجج رسول الله على وربّما أكثر من ذلك بكثير؛ حيث يختلف ذلك ويتفاوت بحسب معرفة الزائر وانقياده لسيّده الحسين الله ومن تلك الروايات \_ على سبيل المثال \_ ما رواه الصدوق بسنده عن هارون، قال: «سأل رجل أبا عبد الله الله الإمام جعفر الصادق الله إو أنا عنده، فقال: ما لـمَن زار قبر الحسين الله وكل الله به أربعة آلاف مَلك، ما لـمَن زار قبر الحسين الله وكل الله به أربعة آلاف مَلك، شعثُ غبرُ يبكونه إلى يوم القيامة. فقلت له: بأبي أنت وأمي، تروي عن آبائك أنّ ثواب زيارته كثواب الحجّ؟ قال: نعم، حجّة وعمرة. حتى عدّ عشراً» (٢).

وفيها يتعلّق بمنسكي الرجم والذبح، فإن كان نبي الله إبراهيم الله قد رجم إبليس وقدّم ابنه قرباناً لله تعالى، وكان جزاؤه أن فدى الله تعالى إسماعيل الله بذبح عظيم، فإنّ الحسين الله قدّم جميع أولاده وإخوته وأهل بيته وأصحابه حتى طفله الرضيع قرابين لله تعالى، فأيّهما أحقّ بالتأسّي والمواساة يا ترى؟!! ولذا خاطب الإمام الحسين الله جيش الحرّ بن يزيد الرياحي قائلاً: «... فلكم فيّ أسوة»(٣).

<sup>(</sup>١) القرشي، باقر شريف، حياة الإمام الحسين العيلا: ج٢، ص١٠٣.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، محمد بن على، ثواب الأعمال: ص٨٧.

<sup>(</sup>٣) أبو محنف، لوط بن يحيى، مقتل الحسين الله: ص٨٦.

والشعائر الحسينيّة التي يُحييها الشيعة من بكاءٍ ورثاءٍ ونحيبِ ولبس سواد ولطم وغيرها، ما هي إلَّا مواساة لما جرى على الحسين اللهِ وأصحابه وأهل بيته، فتواسى دموعنا دموع الحسين الميلا وأهل بيته، ودموع العلويات الطاهرات... ويواسي نحيبنا نحيب النساء والأطفال... وهكذا اللطم وبذل الدماء، فهذه العواطف المتجسّدة بتلك الأفعال مع ما يُقارنها من حمل أهدافهم، ومتابعتهم وملازمتهم في أقوالهم وأفعالهم، تعدُّ مواساةً حقيقيّة لهم المِيكِ الله ... مواساةً لسيّد أهل الإباء وخامس أصحاب العبا، بل هو بذاته جزعٌ وتلهُّفٌ عليهم، ويظهر من الأخبار الشريفة أنَّ الله تعالى أحبّ مواساة الإمام الحسين الله في مصائبه، فأشرك الأنبياء في بعضها، نذكر منها هذا النصّ الذي يرويه العلّامة المجلسي في بحار الأنوار: «إنّ آدم لمّا هبط إلى الأرض لم يرَ حوّا، فصار يطوف الأرض في طلبها، فمرّ بكربلاء فاغتمّ وضاق صدره من غير سبب، وعثر في الموضع الّذي قُتل فيه الإمام الحسين الله على سال الدّم من رجله، فرفع رأسه إلى السَّماء، وقال: إلهي، هل حدث منّى ذنب آخر فعاقبتني به؟ فإنّى طُفت جميع الأرض، وما أصابني سوء مثل ما أصابني في هذه الأرض. فأوحى الله تعالى إليه: يا آدم، ما حدث منك ذنب، ولكن يُقتل في هذه الأرض ولدك الحسين ظليًّا؛ فسال دمك موافقةً لدمه. فقال آدم الله: يا ربّ، أيكون الحسين الله نبيّاً؟ قال: لا، ولكنّه سبط النبيّ محمّد. فقال السِّه ومَن القاتل له؟ قال: قاتله يزيد، لعين أهل السَّماوات والأرض. فقال آدم الله: فأيّ شيء أصنع يا جبرائيل؟ فقال: العنه يا آدم. فلعنه أربع مرّات، ومشى خطوات إلى جبل عرفات، فوجد حوّا هناك»(۱).

فإذا كان الأنبياء السابقون قد حزنوا وبكوا الحسين الله وهو لم يُولد ولم يُقتل بعد، فنحن أولى بالبكاء وإقامة العزاء عليه، والتأسّي بأفعاله وما جرى عليه... وقد رُوي بهذا الصدد: «أنّه لمّا أخبر النبي الله فاطمة بقتل ولدها الحسين وما يجري عليه من المحن بكت فاطمة بكاءً شديداً، وقالت: يا أبتِ، متى يكون ذلك؟ فقال: في

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٤٤، ص٢٤٢.

زمان خال منّى ومنك ومن على. فاشتدّ بكاؤها، ثمّ قالت: يا أبت، فمَن يبكى عليه؟ ومَن يلتزم بإقامة العزاء له؟ فقال النبي: يا فاطمة، إنّ نساء أُمّتي يبكون على نساء أهل بيتي، ورجالهم يبكون على رجال أهل بيتي، ويجدّدون العزاء جيلاً بعد جيل في كلّ سنة، فإذا كان يوم القيامة تشفعين أنت للنساء، وأنا أشفع للرجال، وكلّ مَن بكي منهم على مصاب الحسين أخذنا بيده وأدخلناه الجنّة»(١).

#### ٣- إحياء الشعائر الحسينيّة لإظهار الجزع على مصيبة الحسين الله

يُطلق الجزع تارة ويُراد منه ما يُقابل الصبر، أي: الاعتراض على قضاء الله وقدره، وهو محرّم شرعاً. ويُطلق أُخرى ويُراد منه ما زاد عن الحدّ المتعارف في إظهار الحزن والحداد، وحكمه الكراهة شرعاً.

والتساؤل الذي يُطرح في المقام هو: أنَّ الجزع على الفقيد بمعناه الثاني إذا كان حكمه الكراهة شرعاً، فلِمَ جاز لنا الجزع على الإمام الحسين الله؟

وفي مقام الإجابة عن ذلك نقول: إنَّ هناك أدلَّة وافرة تُجيز الجزع على فقد ومصاب حجج الله وخلفائه، كالأنبياء والأوصياء، ونذكر منها على سبيل المثال:

# أ) الآيات القرآنية التي بيّنت جزع نبي الله يعقوب على ولده يوسف

لقد بيّنت الآيات من سورة يوسف الجزع الشديد الذي صدر من النبي يعقوب على فقدان ولده يوسف، حتى أدّى به جزعه إلى فقد بصره، قال تعالى: ﴿ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ ﴿(٢).

مضافاً إلى النصوص الدينيّة التي تؤكّد بأنّه قد ابيضٌ شعره، وتقوّس ظهره، وأسرع إليه الهرم، وقد وصف مولانا الإمام الصادق الله ذلك حين سألوه: «ما بلغ من حزن يعقوب على يوسف؟ قال: حزن سبعين ثكلي بأو لادها»(٣).



<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٤٤، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) يوسف: آية ٨٤.

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج١٢، ص٢٤٢.

الحيثيّة الثانية: لا يمكن المقايسة بين ما جرى على الصدِّيق يوسف الله وبين ما جرى على الصدِّية وبذلك يكون الجزع على ما جرى على الإمام الحسين الله كما هو واضحٌ وجليّ؛ وبذلك يكون الجزع على الحسين الله أولى بالمقبولية من جزع يعقوب على ولده يوسف.

وبهذا الدليل استشهد إمامنا زين العابدين الله حينها لامه الناس على كثرة بكائه، وخافوا عليه الهلاك، فقال لهم: «لا تلوموني؛ فإنّ يعقوب فقد سبطاً من ولده، فبكى حتى ابيضّت عيناه ولم يعلم أنّه مات، وقد نظرت إلى أربعة عشرة رجلاً من أهل بيتي في غزاة واحدة، أفترون حزنهم يذهب من قلبى؟!»(٢).

# ب) الروايات الدالّة على جواز الجزع على الحسين الله

هناك جملة وافرة من النصوص والروايات التي صرّحت بجواز الجزع على الحسين الله ، نذكر منها ما يلي:

أولاً: قول الصادق الله : «كلّ الجزع والبكاء مكروه، ما خلا الجزع والبكاء لقتل الحسين الله »(٣).

ويمكن بيان ذلك في هاتين النقطتين:

INCORPTION OF THE

والحياية تطبع لعرمان الماتعالي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ج٤٣، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الأمين، محسن، أعيان الشيعة: ج١، ص٦٣٦.

<sup>(</sup>٣) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج١٤، ص٥٠٥.

# ١\_لكل قاعدة استثناء

تُسنّ الأحكام الشرعية في الشريعة الإسلامية المقدّسة وتُجعل لموضوعاتها الخاصّة بها، إلَّا أنَّ هناك استثناءات، ونوضّح ذلك بالمثالين التاليين:

مثال الأول: من المعلوم أنَّ حكم مَن شكَّ في صلاته بين الثالثة والرابعة هو البناء على الرابعة، وبعد إتمام الصلاة يأتي بركعتين من جلوس أو ركعة من قيام، ولكن هناك استثناء خاصّ لكثير الشكّ للقاعدة المقررة في الكتب الفقهية: «لا شك لكثير الشك»(١). أي: إنّ كثير الشكّ حكمه أن لا يعتني بشكّه.

مثال الثانى: الربا حكمه معلوم وهو الحرمة، ولكن الشريعة المقدّسة ذكرت له استثناءً خاصًا، وهو لا ربابين الوالد وولده، ولا بين الرجل وزوجته (٢).

فإذا فهمنا ذلك علمنا بأنَّ الجزع على الفقيد رغم أنَّ حكمه هو الكراهة، إلَّا أنَّ الاستثناء ورد في الجزع على الحسين الله خاصة.

# ٢\_ اختلاف الأحكام بحسب عناوينها

تُصاغ الأحكام عادةً بعنوانها الأوّلى(٣)، ولكن قد تُصاغ أيضاً بعنوانٍ ثانوي(١٤)، فيتغيّر حكمها، ومثال ذلك:

أ) الصدقة حكمها الأوّل الاستحباب، ولكن لو علمنا أنَّ الأمو ال المدفوعة سو ف تُعطى لجهات تجنِّد الإرهابيين لقتل الأبرياء، فهنا يتغيّر حكمها من الاستحباب إلى الحرمة.

<sup>(</sup>١) وردت هذه القاعدة الفقهية كثيراً على لسان الفقهاء وفي كتبهم الفقهية والاستدلالية، وهي محل اعتمادهم؛ إذ لم يناقش في صحتها أحد منهم. أنظر: البجنوردي، محمد حسن، القواعد الفقهية: ج۲، ص۳٤٥.

<sup>(</sup>٢) أنظر: السيستاني، على، منهاج الصالحين: ج٢، ص٧٤\_٧٥.

<sup>(</sup>٣) هو الحكم المجعول من دون ملاحظة الظروف المحيطة به. أنظر: عبد الجليل رزق، معالم التجديد الفقهي (تقرير بحث السيد كمال الحيدري): ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) هو الحكم المجعول مع ملاحظة الظروف المحيطة به. أُنظر: المصدر السابق.

ب) الصوم حكمه الأوّلي الوجوب، ولكن لو كان المكلف مريضاً، وكان الصيام يعرِّض حياته للخطر، فهنا يتحوّل الحكم من الوجوب إلى الحرمة.

ج) الكذب حكمه الأوّلي الحرمة، ولكن لو سأل ظالم عن رجل تقيّ وطلب من الناس الإعلام بمكانه ليقتله، فإنّه يجب عليهم الكذب في هذه الحالة للحفاظ على حياته، فيتحوّل الحكم من الحرمة إلى الوجوب.

كذلك الجزع، فإنّ حكمه الأوّلي هو الكراهة، لكن بها أنّ الجزع في المقام على الحسين بن علي الله صاحب المصيبة العُظمى والرزيّة الكُبرى، فإنّ الحكم سوف يتغيّر من الكراهة إلى الاستحباب، وهذا ما نصّ عليه الحديث الشريف.

ثانياً: الروايات التي تُثبت حصول حالة الجزع من قبل المعصومين

نذكر منها مثالاً واحداً، وهو قول زينب الله لابن أخيها الإمام السجاد الله «ما لي أراك تجود بنفسك يا بقيّة جدّي وأبي وإخوتي؟! فقلت: وكيف لا أجزع وأهلع وقد أرى سيّدي وإخوتي وعمومتي ووُلد عمّي وأهلي مصرّعين بدمائهم مرمّلين بالعرى مسلّين ... (۱).

ثالثاً: الروايات الآمرة بالجزع على الحسين الله ونذكر منها مثالاً واحد وهو:

ما ورد في كامل الزيارات لابن قولويه، عن مالك الجهمي، من أنّ الإمام الباقر على قال وهو يُبيّن وظيفة مَن أراد زيارة الحسين على يوم عاشوراء عن بُعد: «ليندب الحسين على ويأمر مَن في داره بالبكاء عليه، ويُقيم في داره مصيبته بإظهار الجزع عليه، ويتلاقون بالبكاء بعضهم بعضاً بمصاب الحسين على الله (عزّ وجلّ) جميع هذا الثواب»(٢).

#### خلاصة البحث:

١-إنّ الحرُ مات الإلهية على أنواع، منها: المكانيّة، والزمانيّة، والشعائريّة، والبشريّة،
 وأعظم الحرُ مات حُر مة الإنسان المؤمن.

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٢٨، ص٥٧.

<sup>(</sup>٢) ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات: ص٣٢٦.

٢ ـ كلّم ازداد المؤمن إيهاناً وارتقى في درجات إيهانه، كلّم عظُمت حرمته ومنزلته عند الله تعالى.

٣ يتفاوت تعظيم الشعائر الإلهية بحسب نوع الشعيرة، فالبُدن تعظيمها استسهانها، ودين الله تعالى تعظيمه الالتزام به، ومناسك الحجّ تعظيمها بأداء أعهالها، وهكذا.

٤ دلّت النصوص المتضافرة على أنّ أعظم البشر حرمة عند الله تعالى هم النبي
 الأكرم محمد عَمَالِينَ وأهل بيته الطاهرين البيكار.

٥- بها أنّ أعظم الحرُمات عند الله تعالى هم محمد عَلَيْ وأهل بيته الأطهار الله فيكون المعنى المُستخلص من آية تعظيم الحرمات هو التالي: ذلك ومَن يعظّم محمداً وآل محمد فهو خبرٌ له عند ربّه.

٦- يتحقّق تعظيم أهل البيت الميلاً من خلال أداء مجموعة من الأفعال والمراسم،
 من قبيل اتباعهم وحمل أهدافهم وإحياء أمرهم وزيارتهم ونحو ذلك.

٧- الإمام الحسين الله من أعاظم أهل البيت الطاهرين المطهّرين المهوّرين المتواترة خصوصية خاصّة في ذلك البيت المبارك، وفي ضوء ذلك أكّدت الروايات المتواترة على المنزلة والحرمة الخاصّة له الله الله والتي استُحلّت واستُبيحت يوم عاشوراء، قال الصادق الله الله أمَّة السّتَحلّت مِنْكَ المَحارِمَ وانْتَهَكَتْ فِيكَ حُرمَة الاسلام...»(١).

٨ هناك أدلّة وبراهين كثيرة ومتنوّعة من الكتاب والسنّة على مشروعية إقامة الشعائر الحسينيّة.

٩- الشعائر الحسينية التي دلّت النصوص على مشروعيتها، هي من قبيل البكاء،
 ولبس السواد، وإقامة مجالس العزاء والرثاء، اللطم وغير ذلك.

• ١- هناك أدلّة عامّة دلّت على مشروعيّة الشعائر الحسينيّة بأشكالها المنظورة في زماننا الحاضر، والأدلّة من قبيل أصالة الإباحة، ودليل المواساة، والحثّ على إظهار الحزن والجزع على مصائب أبي عبد الله الحسين الميلاً.

(١) المفيد، محمد بن محمد، المزار: ص١٢٤.

# مِنْ مِنْ أَلْدُهُ مِنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَعِنْ الْمُنْ وَالْمُنْ وَعِنْ الْمُنْ وَعِنْهُ وَالْمُنْ وَعِنْ الْمُنْ وَعِنْهُ وَمِنْ الْمُنْ وَعِنْهُ وَالْمُنْ وَعِنْهُ وَمِنْ الْمُنْ وَعِنْهُ وَمِنْ الْمُنْوَرِعِينَة

# الشيخ مشتاق طالب(١)

#### توطئة

إحياء الذكريات - الأحزان والأفراح ، وكذلك سير العظهاء، وحركاتهم التحررية والتغييرية والنهضوية - هي عادةٌ نابعة من اعتقادات البشر عموماً، والعقلاء خصوصاً، وربها كان ذلك من وازع فطري في نفوسهم، فيقومون بعمل مراسيم تناسب الذكرى المطلوب إحياؤها؛ ولأجل ذلك تُمارس بعض الشعائر والطقوس التي تتميز بأمرين أساسين:

الأول: إبراز حجم الولاء والحب لصاحب الذكرى، وأهمية السير على نهجه.

الثاني: الحفاظ على الجوانب الإعلامية، والحركات الفكرية، والاستفادة منها في واقعهم المعاصر وللرأي العام بجميع طبقاته وتوجهاته؛ ولكي يصدّروا أفكارهم وعظهاءهم إلى الطرف الآخر، اعتقاداً منهم بأنَّ فكر وشخصية وحركة صاحب الذكرى، مؤهّل إلى أن تنهل منه البشرية ذلك العطاء والتضحية، وتدين له بالتبجيل، وبالانتهاء أيضاً.

والمراجع لتاريخ الأُمم والأديان يرى ذلك واضحاً في أدبياتهم وسيرهم، وتصرفاتهم في إقامة هذه المراسيم.

<sup>(</sup>١) كاتب وأستاذ في الحوزة العلمية.

كما أنَّ المسلمين ـ كسائر الأُمم والأديان ـ مارسوا شعائر الانتهاء والولاء لعظهائهم، وخلدوا ذكراهم وتضحياتهم، ومواقفهم التي تقف الإنسانية حائرةً أمام عظمتها، وكبير تأثيرها على مسار الإنسانية.

ولعلَّ تخليد ذكرى الحسين اللهِ ونهضته كان أرحب وأوسع أنواع التخليد كمَّا وكيفاً؛ إذ كانت طقوس وشعائر الحسين الله هي الأكثر وضوحاً وتطبيقاً بين إقامة الشعائر عند المسلمين، والأكبر تأثيراً في النفوس والعقول، حتى أصبحت شعائره تُمارَس في أرجاء المعمورة وفي بلدان العالم كافة.

وموضوعنا الذي نحن بصدد بحثه يُعدُّ من أهم تلك المارسات والطقوس، التي تجمع بين الجنبة الإعلامية والوجدانية والعقلية، هو موضوع (المشي إلى كربلاء المقدّسة) بمظاهرة مليونية تكتنفها الكثير من الطاعات، والركات المعنوية، والمادية.

ومن صغريات المسائل المتعلقة بفقه الشعائر الحسينية ـ هي مسألة متفرعة على موضوعة المشي إلى كربلاء ـ هي (مشي النساء بالخصوص) ورغم التسالم على ثبوت هذه الشعيرة عند الإمامية إلّا أنّه قد أثيرت مؤخراً بعض الإشكاليات والاستفهامات حول مشروعيتها وشعيريتها؛ بسبب بعض التصرفات أو المهارسات التي قد تصدر من بعض السائرين والسائرات، والتي ربها تكون خاطئة بنظر بعضهم، بالرغم من وجود نصوص دالة على أصل المشروعية \_ مشروعية مشي النساء \_ والاستحباب، فضلاً عن وضوح دخولها في عنوان الشعائر الحسينية.

# تنويع البحث

بدايةً سنتكلّم حول المشي في اللغة، والحكم الشرعي، وعلاقة بذل الجهد فيه، ونتحدث حول مدخلية حمازة الأُمور في استحقاق الثواب، ومن ثَمّ نبحث في الآيات والروايات التي تناقلت المشي وفضله عموماً، ونتكلّم حول المشي للحج أيضاً، ونورد بعدها تاريخية مشي النساء مطلقاً، وكذلك الأدلة التي نستدل بها لمشروعية مشي النساء إلى كربلاء، ونعرض أخيراً أدلة المعارضين لمشي النساء والإجابة عنها.

المشي لفظاً ومعنَّى من الأُمور الواضحة عند الجميع، ولا بأس أن نقف على حقيقة تعريفه عند اللغويين.

قال الراغب: «المشي: الانتقال من مكان إلى مكان بإرادة»(١١).

وقال ابن فارس: «الميم والشين والحرف المعتل أصلانِ صحيحان، أحدهما يدلُّ على حركة الإنسان وغره، والآخَر النَّاء والزيادة»(٢).

وفي المصباح المنير: «مَشَى: (يَمْشِي) (مَشْياً) إذا كان على رجليه ـ سريعاً كان أو بطيئاً ـ فهو (مَاشٍ) والجمع (مُشَاةٌ)، ويتعدّى بالهمزة والتضعيف» (٣).

## الحكم الشرعي واستحقاق الثواب عند بذل الجهد

إنَّ الأحكام الشرعية الإلهية تُلحظ فيها جنبتان متغايرتان من حيث طبيعة الحكم وخصوصيته:

الجنبة الأُولى: وهي جنبة التشريف؛ إذ إنَّ الأحكام الشرعية هي تشريف للعبد المكلف؛ لأنَّ مَن كلّفه أراده أن يرتبط به روحياً ويُصبح منتمياً إليه ومضافاً إلى اسمه وموصوفاً بأنه (عبد لله) لا لغيره، فينال شرف العبودية لله ويخرج من براثن عبودية الغير وإذلاله.

الجنبة الثانية: جنبة التكليف؛ لأن الأحكام الشرعية هي تكليف وتحميل للمكلف بها، وهذه الجنبة التعبوية إنها هي لمصلحة من كُلف بها، وأن الله تعالى هو العالم بهذه المصالح أكثر من المخلوقين، قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهُا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُ قَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْصَالح أَكثر من المخلوقين، قال تعالى: ﴿يَنَأَيُّهُا النَّاسُ أَنتُمُ الْفُ قَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ ﴾ (٤)؛ إذ إنها في إطار إعطاء نظام لتربية وإعداد المكلف وتنظيم علاقاته العامة

<sup>(</sup>١) الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن: ج٢، ص٣٧٧.

<sup>(</sup>٢) ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة: ج٥، ص٢٦١.

<sup>(</sup>٣) الفيومي، المصباح المنير: ج٢، ص٤٧٥.

<sup>(</sup>٤) فاطر: آية ١٥.

والخاصة وإدخاله في حيّز السعادة في الدارين؛ فقد روى النوري في المستدرك عن أبي القاسم الكوفي في كتاب الأخلاق: عن النبي الله أنه قال في خطبته: «أيها الناس، ما علمت شيئاً يقربكم إلى الجنة ويباعدكم من النار إلا وقد أمرتكم به»(١).

فإن الأحكام \_ كما يقول العدلية \_ تابعة لمصالح ومفاسد واقعية، فما من أمر إلا وفيه خير للمكلف المأمور به، وما من نهي إلا وفيه شر للمكلف المنهي عنه، وغاية تلك التكاليف والجهود هو الوصول إلى الدرجات المعنوية واليقين العلمي والطاعاتي، كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِينُ ﴾ (١).

وهذه الأحكام كلم كانت أشد وأتعب كلم كان مردودها المعنوي والتربوي أكبر وأرحب؛ فإن أفضل الطاعات أشدها وأحمزها.

وبها أن المشي هو بذل للجهد أيضاً، بل لعله جهد كبير، وخاصة إذا اتصف بالعبادية؛ فإنه سيكون أحب وأقرب، كالمشي للحج المندوب والمشي لزيارة النبي الله والأئمة الله عبوب عند الله تعالى، كما سيأتي المزيد من البيان.

## حرص المسلمين على أحمز الأعمال

تنقسم العبادات في التشريع الإسلامي على ثلاثة أقسام: منها ما يكون جهدياً بحتاً كالصلاة والصيام، ومنها ما يكون مالياً بحتاً كالخمس والزكاة، ومنها ما هو مشترك كالحج والجهاد، وكلما كانت العبادة أجهد وأتعب كانت ثمراتها المعنوية أكبر وأعظم؛ ولذا ورد في الرواية المشهورة بين الخاصة والعامة عن النبي الأعظم على الأعمال أحمزها»(٣).

ومعنى أحمزها كما في كتب اللغة هو: «أشدها وأمتنها، وأكثرها مشقة»(٤).

<sup>(</sup>١) الميرزا النوري، مستدرك الوسائل: ج١٣، ص٠٣٠.

<sup>(</sup>٢) الحجر: آية ٩٩.

<sup>(</sup>٣) العلامة الحلي، تذكرة الفقهاء: ج٨، ص١٧٢. الرازي، تفسير الرازي: ج٢، ص٢١٧.

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الفراهيدي، كتاب العين: ج٣، ص١٦٨. الطريحي، مجمع البحرين: ج٤، ص١٦.

· Toron

والمشي - كها سيأتي - أشد وأصعب وأكثر جهداً من الركوب؛ فيكون أفضل قطعاً، وكلما كانت مسافته أطول فهو أشد جهداً ومشقة فيكون أفضل، بل وكلما كانت المظروف أصعب كان المشي أعظم أجراً، فالماشي في زمن الخوف أو الحر أو البرد الشديد أو غير ذلك من الظروف الصعبة أكبر منفعة وثمرة دنيوية وأُخروية من المشي بغير تلك الظروف، عملاً بالحديث النبوي الشريف؛ لذا فإن العبادات التي فيها مشي - كالحج والجهاد والزيارة - لها أهميتها وفضلها على سائر العبادات إلا ما خرج بالدليل.

### المشي في النصوص الشرعية

ورد المشي في النصوص الشرعية كثيراً؛ إذ إن الآيات والروايات حافلة بهذا المعنى، إما صراحة أو على نحو التلازم بين المشي وبين ما ذكر، وبها أن بحثنا عن مشي خاص \_ لا مطلق المشي \_ أحببنا ذكر المشي بصورة مجملة وسريعة في النص القرآني والروائي:

### أولاً: المشي في النصوص القرآنية

ورد المشي في آيات عديدة وبموضوعات مختلفة، وفي بعضها إشعار بأنه نعمة من النعم الإلهية، وأنه ممدوح لأجل الوصول إلى شيء مطلوب، أو للخروج من واقع قاس أو منحرف، وهنا نذكر بعض تلك الآيات:

الآية الأُولى: ﴿ وَاُقْصِدُ فِي مَشْيِكَ وَاُغْضُ مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكُرَ ٱلْأَضُوَٰتِ لَصَوْتُ ٱلْخَمِيرِ ﴿ ( ) . الآية الثانية : ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَةٍ مِّن مَّا أَعِ فَينَهُم مَّن يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى اللَّهُ عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُم مَّن يَمْشِي عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

الآية الثالثة: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتَبِكَةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِمِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمُّ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُواْ أَلَمُ تَكُنَّ أَرْضُ اللَّهِ وَسِعَةً فَنُهَا جِرُواْ فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾(٣).

<sup>(</sup>١) لقمان: آية ١٩.

<sup>(</sup>٢) النور: آية ٥٤.

<sup>(</sup>٣) النساء: آية ٩٧.

الآية الرابعة: ﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَدَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا \* فَٱتَخَدَتُ مِن دُونِهِمْ جِحَابًا فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًا ﴾ (١)، وسنقف عند هذه الآية ببحث مفصل لاحقاً إن شاء الله تعالى؛ لقربها من موضوع البحث.

# ثانياً: المشي في الروايات

وردت روايات كثيرة في مدح المشي إما مطلقاً أو لغاية وطاعة وهدف إيجابي، ويمكن ذكر ذلك من خلال الطوائف التالية:

الأُولى: ما دل على عبادية المشي بذاته، وهذا ظاهر بعض الروايات التي تُحمل على المشي المعهود المادي، لا المشي المعنوي ، كما في الرواية \_ المروية بعدة طرق وفي عدة موارد \_ عن أبي عبد الله الله عليه قال: «ما عُبد الله بشيء أفضل من المشي»(٣).

الثانية: الروايات الحاثة على السفر إما مطلقا أو لغايات مادية أو معنوية مستحبة أو مباحة؛ لاشتماله - خصوصاً في الأزمان الغابرة - على المشي راجلاً، ومن تلك الروايات:

١ ـ ما دل على استحباب مطلق السفر

منها: ما روي عن جعفر بن محمد الصادق، عن آبائه الله الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه ال

<sup>(</sup>١) مريم: آية ١٦-١٧.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: آية ٣٢\_٣٣.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٥ ص١٢، ح٠٣.

<sup>(</sup>٤) الصدوق، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٢٦٥.

ومنها: ما رواه أحمد بن أبي عبد الله البرقي في (المحاسن) عن أبي عبد الله الله «قال: سافروا تصحوا، سافروا تغنموا»(١).

## ٧ ـ ما تضمن الحث على المشي للتواصل والتزاور الاجتماعي

منها: ما رواه الصدوق بإسناده عن شعيب بن واقد، عن الحسين بن زيد، عن الصادق الله عن آبائه الله عن النبي أعطاه الله أجر مائة شهيد، وله بكل خطوة أربعون ألف حسنة، ومحا عنه أربعين ألف سيئة، ورفع له من الدرجات مثل ذلك، وكان كأنها عبد الله مائة سنة صابراً محتسباً» (٢).

## ٣ ما دل على خروج النّساء في المأتم لقضاء الحقوق

فقد روي عن أبي الحسن الله حين سئل عن ذلك، فقال: «عَنِ الحُقُوقِ تَسْأَلُنِي، كَانَ أَبِي يَبْعَثُ أُمِّي وَأُمَّ فَرْوَةَ تَقْضِيَانِ حُقُوقَ أَهْلِ المُدِينَةِ» (٣).

ولا شك في أن هذه الموارد بإطلاقها ـ بل بصراحة بعضها ـ تشمل الاستحباب للنساء أيضاً.

#### المشي إلى الحج

لا خلاف في جواز المشي للحج للرجال والنساء من أماكن بعيدة، كما دلت الآيات القرآنية والروايات كذلك، وإنها الخلاف بين الفقهاء في أفضلية المشي على الركوب في طريق الحج، فذهب المشهور إلى أفضلية الحج ماشياً على الحج راكباً؛ لأنه أكثر مشقة وتواضعاً وأحمز من الركوب، بل تمسكاً منهم ببعض الروايات الآتية الذكر.

## الروايات الحاثة على المشي

هناك مجموعة من النصوص الشرعية الدالة على أفضلية المشي على الركوب:



<sup>(</sup>١) البرقي، المحاسن: ج٢، ص٥٤٣.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، بحار الأنوار: ج١٧، ص٨٩، عن أمالي الصدوق: ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) الصدوق، من لا يحضره الفقيه: ج١، ص ١٧٨.

١- المشي إلى الحج الواجب أو المندوب خضوعاً وخشوعاً وطلباً للأحمز، فقد ورد عن الإمام الصادق الله في خبر ابن سنان، وغيره: «ما عُبد الله بشيء أشد من المشي ولا أفضل»(١).

٢\_ ما ورد عن الإمام الصادق الله أيضاً، قوله: «ما عُبد الله بشيء مثل الصمت والمشي إلى بيته» (٢).

٣\_ ما أورده الحر العاملي في الوسائل بقوله: «روي أنه ما تقرب العبد إلى الله عز وجل بشيء أحب إليه من المشي إلى بيته الحرام على القدمين»(٣).

٤\_ ما روي عن الصادق الله حين سُئل عن فضل المشي، فقال: «إن الحسن بن على الله على الله على الله قاسم ربه ثلاث مرات حتى نعلاً ونعلاً، وثوباً وثوباً، وديناراً وديناراً، وحج عشرين حجة ماشياً»(٤).

٥ ما روي في خبر أسامة، قال: «خرج الحسن بن علي الله الله على الله فقال: كلا»(٥). قدماه، فقال له بعض مواليه: لو ركبت لسكن عنك هذا الألم. فقال: كلا»(٥).

٢ ـ وروى أبو المنكدر عن أبي جعفر الله عن الله عنه على شيء صنعته ندمي على أن لم أحج ماشياً؛ لأني سمعت رسول الله الله يقول: مَن حج بيت الله ماشياً كتب الله له ستة آلاف حسنة من حسنات الحرم، قيل: يا رسول الله، وما حسنات الحرم؟ قال: حسنة بألف ألف حسنة. وقال: فضل المشاة في الحج كفضل القمر ليلة البدر على سائر النجوم. وكان على بن الحسين الحسلي يمشى إلى الحج ودابته تُقاد وراءه» (٢).

<sup>(</sup>١) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٥، ص١١-٢٨. الاستبصار: ج٢، ص١٤١، ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، ثواب الأعمال: ص٢١٢، ح١.

<sup>(</sup>٣) الحر العاملي، وسائل الشيعة: ج١١، ص٧٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ص٨٠. وهو عن أبي أسامة، كما في أصول الكافي: ج١، ص ٤٦٣.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

## الروايات الحاثة على الركوب

مع أن الروايات المتقدمة واضحة الدلالة على ما ذكرنا سابقاً إلا أن في مقابل ذلك روايات تدل على أفضلية الركوب تأسّياً بالنبي الأعظم عَيَّالِكُ، ومن بينها:

١ ـ رواية رفاعة قال: «سأل أبا عبد الله الله وجل: الركوب أفضل أم المشي؟ فقال: الركوب أفضل من المشي؛ لأن رسول الله (صلى الله عليه و آله) ركب (١٠).

٣\_ وعن رفاعة أيضاً، قال: «سألت أبا عبد الله الله عن مشي الحسن الله من مكة أو من المدينة؟ قال: من مكة. وسألته: إذا زرت البيت أركب أو أمشي؟ فقال: كان الحسن الله يزور راكباً. وسألته عن الركوب أفضل أو المشي؟ فقال: الركوب. قلت: الركوب أفضل من المشي؟ فقال: نعم؛ لأن رسول الله الله المناهدية والمناهدية المناهدية المناهدية

### الجمع بين روايات المشي والركوب

ويمكن أن نجمع بين هاتين الطائفتين من خلال القرائن الآتية \_ والتي تُعطي نتيجةً مفادها أن الأفضلية محفوظة للمشي \_:

القرينة الأُولى: ما ورد في روايات أُخر تُبيِّن أن الأفضلية للمشي إلا في بعض الحالات الخاصة:

الحالة الأُولى: إذا كان المشي لأجل كونه أقل نفقة مع العلم أن هذا الحاج في يسر ومكنة؛ فيكون الركوب أفضل في حقه، لقول أبي عبد الله الله في خبر أبي بصير: وقد سئل عن المشي أفضل أو الركوب: «إن كان الرجل موسراً فيمشي ليكون أقل لنفقته،

<sup>(</sup>١) الطوسي، التهذيب الأحكام: ج٥، ص ١٢ ـ ١٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الكليني، الكافي: ج٤، ص٥٥.

الحالة الثانية: إذا كان المشي يؤدي إلى تعطيل الحاج عن الدعاء أو العبادة أو أداء المناسك فيكون الفضل للركوب، كما في رواية سيف التمار، قال: «قلت لأبي عبدالله النافية إنا كنا نحج مشاة فبلغنا عنك شيء، فما ترى؟ قال: إن الناس ليحجون مشاة ويركبون. قلت: ليس عن ذلك أسألك. قال: فعن أي شيء سألت؟ قلت: أيّهما أحبّ إليك أن نصنع؟ قال: تركبون أحب إلي؛ فإن ذلك أقوى لكم على الدعاء والعبادة»(٢).

الحالة الثالثة: إذا كان الحج ماشياً موجباً للاستخفاف والمهانة من قِبل الآخرين، فقد روى سليهان، قال: «قلت لأبي عبد الله الله إنّا نُريد أن نخرج إلى مكة مشاة. فقال: لا تمشوا واخرجوا ركباناً. فقلت: أصلحك الله، بلغنا عن الحسن بن علي الله أنه حج عشرين حجة ماشياً، فقال: إن الحسن بن علي الله كان يجج ماشياً وتُساق معه الرحال»(٣).

والنتيجة المتحصلة ـ لدى الباحث بعد هذا الجمع هي ـ: أن المشي إلى الحج واجباً أو مندوباً أرجح من الركوب إلا في الموارد المتقدمة؛ فإذا أراد المكلف تحصيل ثواب أكثر في الحج المندوب كان المشي هو المتعين، وكذا الحكم في الطاعات الأُخر كالجهاد أو الزيارة أو غيرها، إلا إذا دلّ الدليل الخاص على الاستثناء، وكان مفاده: إن العبادة الأقل مشقة هي الأرجح؛ فعند ذلك يؤخذ بالدليل الخاص.

### تاريخية مشي النساء

إن المتتبع لتاريخ الإنسانية \_ وخصوصاً تاريخ العرب \_ يجد ظاهرة المشي من يوميات الإنسان رجلاً كان أو امرأةً، حيث إن كثيراً من الأعمال والمهن تُمارَس مشياً على الأقدام، ولعل ظاهرة الرعي والزراعة من أهم تلك المهن التي تحتاج

العدد الخامس ،السنة الثانية . ١٤٣٥ م.. ١٣

<sup>(</sup>١) الصدوق، من لا يحضره الفقيه: ج٢، ص ١٤١، ٢١٠.

<sup>(</sup>٢) الكليني، الكافي: ج٤، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) الصدوق، علل الشرائع: ج٢، ص٤٤٧.

إلى المشي، ونحن نجد أن المرأة كانت ولا زالت تُمارس هاتين المهنتين وباستمرار، والقرآن يحكي لنا أن نساء مقدسات وبنات أنبياء كنَّ يُمارِسن ذلك، كما في قصة ابنتي النبي شعيب الله والتي أصبحت إحداهما زوجاً لكليم الله النبي موسى الله عيث كانتا تمارسان الرعي وسقي الغنم؛ إذ قال تعالى: ﴿ وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ مَذْيَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مَنْ النبي مِسْ فَوْبَكَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّا أَمَّا لَا سَعْيَ حَقَى مَنْ النّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَمِن دُونِهِمُ أُمِّراتَ يَنِ تَذُودانِ قَالَ مَا خَطْبُكُما قَالَتَ الاَسْقِي حَقَى يُصَدِر ٱلرِّعَاء فَوَاللّه وَاللّه عَنْ لَهُمَا ثُمَّ تَوَلَقُ إِلَى الظّلّ فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ يَصْدِر ٱلرِّعَاء فَوَاللّه فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنزَلْتَ يَنْ مَنْ خَيْرِ فَقِيرٌ ﴾ (١).

وكذلك يحكي لنا القرآن سير موسى النَّلِا مع أهله: ﴿فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ ءَانَسَ مِن جَانِ الطُّورِ نَارًا قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا إِنِّ ءَانَسَتُ نَارًا لَّعَلِّيٓ ءَاتِيكُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَانَسَتُ نَارًا لَعَلِّيٓ ءَاتِيكُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَانَسَتُ نَارًا لَعَلِّيَ ءَاتِيكُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَانَسَتُ نَارًا لَعَلِّيّ ءَاتِيكُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَانَسُ مِلْ مُنْ مَا لَهُ مِنْ مُعَلِّمُ مِنْ مُعَلِّمُ مِنْ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّ

بل إن بعض النساء المقدسات \_ ومنهن السيدة الطاهرة خديجة \_ كانت تمارس الخروج من البيت والمشي بسبب طبيعة عملها في التجارة، وقد تزوّج منها النبي الأعظم عَمَالًا وهي تاجرة.

وإن السيرة التاريخية العامة تذكر مئات النساء اللاتي ذاع صيتهن وقد اكتنف عملهن بالمشي، خصوصاً المشي للأُمور المهمة والتواصل الاجتهاعي والثقافي والعلمي والأدبي. وامتدت تلك السيرة إلى زمن الإسلام وخروج المرأة في بعض الحروب لمساعدة الرجل في الأُمور الطبية واللوجستية وغيرها، وتحمّلها لبعض المهام والمشاغل العامة. كها أن مسألة خروج المرأة المعاصرة أصبح شيئاً واضحاً ولا غبار عليه، خصوصاً بعد أن عملت بسلك الطب والتعليم والهندسة والتربية وغيرها من ميادين الحياة.

ولنقف على الأحداث التي يذكرها القرآن المختصة بالسيدة مريم العذراء رضوان الله عليها؛ لارتباطها الواضح بموضوع هذا البحث:

قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِئْبِ مَرْيَمُ إِذِ ٱنتَبَذَتُ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًّا \* فَٱتَّخَذَتُ

<sup>(</sup>١) القصص: آية ٢٣.

<sup>(</sup>٢) القصص: آية ٢٩.

مِن دُونِهِمْ جِحَابًا فَأَرْسَلُنَآ إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا \*... فَحَمَلَتُهُ فَأُنتَبَذَتَ بِهِ عَكَانًا قَصَيَّا ﴾... فَحَمَلَتُهُ فَأُنتَبَذَتَ بِهِ عَكَانًا قَصَيَّا ﴾...

إن الآية تحكي قصة السيدة العذراء مريم وما جرى من مراسيم تحضيرية لأجل الولادة، ومن أهم تلك المراسيم هو خروجها لوحدها إلى مكانٍ قصيٍّ، والقصي: هو المكان البعيد القاصي المحتجب عن الأهل والأقارب والبلدة، فخرجت لوحدها لتأتى بالمولود المقدس.

وقد ذكر بعض العلماء المعاصرين (٢) في قصة خروجها أُموراً تفيدنا في المقام:

الأول: إن خروجها كان لوحدها؛ وهذا يدل على مشروعية الخروج ما دام الخروج مطابقاً للموازين الشرعية مع كامل الحجاب والعفة وما دام لغاية سامية وهي طاعة الله.

الثاني: إن خروجها كان لمكان بعيد عن أهلها؛ وهذا يدل على مشروعية الخروج إلى مكان بعيد ما دامت مأمونة على نفسها ومعروفة بعفتها وشرفها.

الثالث: إن الكلام مع الأجنبي بحد ذاته ليس محرماً، ما دام مطابقاً للموازين الشرعية، وليس فيه خضوع بالقول ولا يحتوي على كلام غزلي ولا تعمد الإسماع.

وبذلك يتضح أن ظاهرة مشي النساء قديمة وممتدة وعامة، وبمرأى ومسمع من الأنبياء والأئمة والصلحاء، ولم يعترضوا على أصل الظاهرة، وإنها هناك أحكام وشروط تشريعية تنظم الخروج والمشي، وتجعله في حيز الجائز الذي لا فساد ولا إفساد فيه.

### أدلة مشى النساء إلى كربلاء

عرضنا فيها سبق الأدلة \_ القرآنية والروائية \_ المجوزة للمشي مطلقاً، بل والحاثة عليه لأجل بعض الطاعات والتواصل الرحمي والاجتماعي والحقوقي.

والآن نعرض بعض الأدلة الخاصة التي تدل على جواز واستحباب مشي

<sup>(</sup>۱) مريم: آية ۲، ۱۷، ۲۲.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذلك سهاحة الأستاذ الشيخ محمد السند في محضر درسه المبارك.

النساء (بالخصوص) لزيارة قبر سيد الشهداء وفاءً لحق الولاء للنبي وأمير المؤمنين والصديقة الطاهرة والسادة النجباء من أبنائها سلام الله عليهم أجمعين.

ونذكر ذلك في أدلة منها:

#### الدليل الأول: قاعدة الاشتراك

من جملة القواعد الفقهية المشهورة بين الفقهاء قاعدة الاشتراك، والتي مفادها في أحد معانيها: «اشتراك المكلّفين في الأحكام الشرعية رجالاً ونساءً إلى قيام يوم القيامة، سواء كانت أحكاماً إلزامية، كالوجوب والحرمة، أو غير إلزامية، كالاستحباب والكراهة، إلا في الموارد التي ثبت خصوصية للرجل أو المرأة فيها؛ فتكون خارجة عن القاعدة تخصيصاً» (١).

وبها أن هذه قاعدة \_ وكل قاعدة تمتاز بأنها كلية \_ لها تطبيقات وأفراد عديدة؛ فيكون المشي إلى كربلاء تطبيقاً وفرداً من أفرادها؛ مما يعني أن الاستحباب الوارد في الأدلة والروايات منصب على الرجال والنساء على حد سواء، ولم يرد في الروايات ما يدل على حصر استحباب المشى بالرجال، بل يبعد احتمال الخصوصية جداً.

وما ذكر من المنع من خروجهن مطلقاً \_ ولو لأجل الطاعة \_ مدفوع، كما سيأتي سان ذلك مفصلاً.

ولهذه القاعدة أدلتها وتطبيقاتها، وتفصيل ذلك في محلّه من كتب القواعد الفقهية، والذي يفيدنا منها هو حكم الاستحباب المشترك بين الرجال والنساء الموجود في أدلة المشي إلى سيد الشهداء المالية.

#### الدليل الثاني: إطلاق الروايات

وردت مئات النصوص الحاثة على المشي والمبينة لأجر الماشي وعظيم الثواب الذي يحصل عليه، وآداب المشي وسننه وما ينبغي أن يكون عليه الماشي، وما لا ينبغي، وقد

TO THE THE PERSON AND THE PERSON AND

<sup>(</sup>١) أُنظر: القواعد الفقهية ، البجنوردي: ج٢، ص٥٣

ذكر هذه الروايات أصحاب المجاميع الروائية وكتب الأدعية والزيارات<sup>(۱)</sup>، وقد أجاد صاحب كتاب (نور العين في المشي لزيارة الحسين) حين جمع الروايات المتعلقة بالمشي لزيارة الإمام وبوبها تبويباً رائعاً، والمطلع على تلك الروايات يجد الإطلاق والعموم واضحاً تجاه مطلق المكلفين رجالاً ونساءً، بل شامل حتى لغير المكلفين؛ وبذلك يكون الاستحباب منصباً على الرجال والنساء على حد سواء، بل إن في بعض الروايات تصر يحاً واضحاً لزيارة النساء وأنها من باب إسعاد فاطمة المناها.

ولنقف على بعض الروايات المطلقة:

١- عن الحسين بن عبيد الله، عن الحسن بن علي [بن أبي عثمان، عن عبد الجبار النهاوندي، عن أبي سعيد، عن الحسين] بن ثوير بن أبي فاختة، قال: قال أبو عبد الله الله الله الله الله الله عن خرج من منزله يريد زيارة الحسين الله إن كان ماشياً كتبت له بكل خطوة حسنة، وحُطّ بها عنه سيئة، حتى إذا صار في الحائر كتبه الله من المفلحين المنجحين، حتى إذا أراد الانصراف ناداه ملك فقال: إن رسول الله عليه الله من المائزين، حتى إذا أراد الانصراف فقد غفر الله ما مضى "(٢).

٢ عن الحسين بن محمد، عن حميد بن زياد، عن عبيد الله بن نهيك، عن محمد بن فراس، عن إبراهيم بن محمد الطحان، عن بشير الدهان، عن رفاعة النخاس، عن أبي عبد الله الله عن أبي أن مَن خرج إلى قبر الحسين الله عارفاً بحقه غير مستكبر، وبلغ الفرات ووقع في الماء وخرج من الماء، كان مثل الذي يخرج من الذنوب، وإذا مشى إلى الحسين الله فرفع قدماً ووضع أُخرى، كتب الله له عشر حسنات و محا عنه عشر سيئات» (٣).

<sup>(</sup>١) أُنظر: كامل الزيارات ، باب زيارة الإمام الحسين الما

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٣٢. الصدوق، ثواب الأعمال: ص١١٦. الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٦، ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٦، ص٥٦. ابن قولويه، كامل الزيارات: ص١٨٦.

ثم قال صاحب الوسائل: «أقول: وروى ابن قولويه هذا الحديث من عدة طرق بأسانيد كثيرة، وقد تقدم ما يدل على ذلك عموماً، ويأتي ما يدل عليه».

٤ ـ روى الحسن بن علي بن فضال، عن أبي أيوب الخزاز، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر محمد بن علي الله فإن زيارته أبي جعفر محمد بن علي الله فإن زيارته تدفع الهدم والغرق والحرق وأكل السبع، وزيارته مفترضة على من أقر للحسين الله عز وجل» (٢).

إلى غيرها من عشرات - بل مئات - الروايات المبثوثة في بطون الكتب: كالبحار، وكتب المزار، تحكي لنا مشروعية مشي النساء للزيارة والحثّ عليها كثيراً، ونستفيد هذا من إطلاق الروايات والأدلة؛ ولذا أفتى جملة من الأعلام المعاصرين باستحباب مشى النساء؛ تمسكاً بإطلاقات الأدلة.

#### الدليل الثالث: الروايات التي تخص النساء بالذكر

ما تقدم معنا من أدلة إنها كان مفادها الحث على المشي للزيارة بصورة مطلقة،

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، وسائل الشيعة: ج١٤، ص ٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) الصدوق، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٥٨٢.

<sup>(</sup>٣) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٦، ص٥٥.

والآن نورد بعض الروايات التي تدل على الاستحباب بخصوص النساء بل إن في بعضها ما يدل على الوجوب بوضوح، كما ذهب إليه بعض الفقهاء، وإن حملها أكثرهم على الاستحباب وبيّن أن الوجوب يراد منه شيء آخر انسجاماً مع الروايات الواضحة الدلالة على الاستحباب.

ولعل أشهر تلك الروايات رواية أُم سعيد الأحمسية الموالية للإمام الصادق الله ومن أصحابه، وغيرها:

٢ عن زرارة عن أحدهما الحَيْلاً (٢) أنه قال: «يا زرارة، ما في الأرض مؤمنة إلا وقد وجب عليها أن تُسعِد فاطمة الحَيْلُ في زيارة الحسين الحَيْلُ (٣).

٣\_ في كتاب فضل زيارة الحسين لمحمد بن علي العلوي، حدثنا محمد بن جعفر بن محمد النحوي، قال: نا محمد بن علي بن شاذان، قال: نا حسن بن محمد بن عبد الواحد، قال: نا عباد بن جعفر، قال: أخبرني محمد بن عبدويه، عن يحيى بن مساور، قال: كان جعفر بن محمد بلي الم أركِ منذ أمس؟ جعفر بن محمد الشهداء. قال: تركت سيد الشهداء عندك! قالت: مَن هو؟ قال: قالت: مَن هو؟ قال:

<sup>(</sup>١) ابن قولويه، كامل الزيارات: ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) عندما يقال: عن أحدهما، يُراد به إما الإمام الباقر أو الصادق الله وهذا التعبير وارد كثيراً في الكتب الروائية، مستعمل لأغراض يريدها أصحاب الأئمة الهيكا.

<sup>(</sup>٣) النورى، مستدرك الوسائل: ج١٠ ، ص ٢٥٩.

الحسين المصلى الله على الله على الله على المسلم المسلم الله المسلم ا

فإن هذه الروايات وغيرها حثّت أُم سعيد الأحمسية ونساء أُخر على الزيارة وحددت لهن أجر المشي، وهو بكل خطوة حجة وعمرة.

#### الدليل الرابع: سيرة الزهراء عَالِيَكُكُ

إن الزهراء الله و وهي سيدة العفة والحشمة وقدوة النساء جميعاً - خرجت في مواطن عديده ماشية، ومنها ما هو واجب كتصديها للخطبة أمام المهاجرين والأنصار لنصرة أمير المؤمنين الله والدفاع عن حقه بالخلافة وحقها في فدك التي غصبها الظالمون، ومنها ما هو مستحب، كما في خروجها كراراً لزيارة قبر سيدنا حزة بن عبد المطلب وبعض الشهداء، وزيارتها لقبر أبيها الأعظم الله في أن فعلها حجة وسنة تقتدى مها نساء العالمين.

وفي هذا الصدد نذكر بعض الروايات الدالة على خروجها مشياً:

ا\_ قال الكليني الله عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله الله قال: سمعته يقول: «عاشت فاطمة الله على بعد رسول الله على خسة وسبعين يوماً لم تُر كاشرةً ولا ضاحكةً، تأتي قبور الشهداء في كل جمعة مرتين: الإثنين والخميس، فتقول: ها هنا كان رسول الله على وهاهنا كان المشركون» (٢).

وفي هذا الحديث دلالة واضحة على أنَّ خروج النساء لزيارة قبور الموتى لا ينافي

<sup>(</sup>١) العلوي، محمد بن على، فضل زيارة الحسين اليَّلا: ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) الكليني، الكافي: ج٤، ص٥٦١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

العفّة والوقار؛ إذ إن الزهراء \_ وهي المعصومة من كل خطأ \_ خرجت ماشية لزيارة القبور؛ فيكون فعلها حجّة، ولا شك في أن الخروج لزيارة قبر سيد الشهداء لهو أعظم من زيارة قبور المؤمنين؛ فما تفعله المؤمنات السائرات لقبر الحسين الله إنما هو اقتداء بسيرة ومسيرة الزهراء الله الله إلى إنه إسعاد ومواساة لها، كما تقدم ذلك.

#### الدليل الخامس: قاعدة الشعائر العامة

واضح لدى الجميع أن قاعدة الشعائر العامة تدل على أهمية تعظيم الشعائر الدينية، وأن من مصاديق الشعائر الدينية هو إبراز الشعائر الحسينية. ولا شك في أن المشي للزيارة من أبرز مصاديق تلك الشعائر، وهذا المشي للزيارة غير مختص بالرجال، بل هو شامل للنساء أيضاً كما هو واضح؛ فخروج هذا الجمهور الإيماني ومن كل الطبقات والأصناف والأجناس مظهر عالمي يبرز شعيرة إعلامية واضحة للجميع.

وعليه؛ فلا داعي للتدليل أو إقامة البراهين والشواهد على ذلك، بعد أن أصبح القريب والبعيد على علم واطلاع بهذا الشأن، وبعد أن أفرد العلماء كتباً مختصة بالبحث عن الشعائر الحسينية (١).

#### الدليل السادس: ما ورد من الحث على المشي إلى بعض المواطن مع اشتمالها على الاختلاط

وهذا له أمثلة كثرة:

أولاً :خروج المرأة إلى الحج لوحدها

عقد الحر العاملي في وسائل الشيعة باباً خاصاً لخروج المرأة إلى حج بيت الله، وذكر عدة روايات، نورد بعضاً منها:

١- محمد بن علي بن الحسين، بإسناده عن البزنطى، عن صفوان الجمال، قال: وولايتها لكم ليس لها محرم؟ قال: إذا جاءت المرأة المسلمة فاحملها؛ فإن المؤمن محرم

<sup>(</sup>١) أنظر: السند، محمد، الشعائر الحسنة من الأصالة و التجديد.

وروى الشيخ بإسناده عن موسى القاسم، عن عبد الرحمن، عن صفوان بن مهران نحوه (٢).

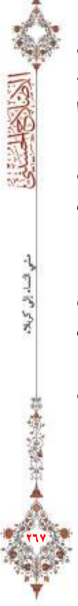
٢ - محمد بن يعقوب، عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن هشام بن سالم، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبد الله على في المرأة تريد الحج ليس معها محرم، هل يصلح لها الحج؟ فقال: «نعم، إذا كانت مأمونة. ورواه الصدوق بإسناده عن هشام مثله»(٣).

٣\_ محمد بن الحسن، بإسناده عن موسى بن القاسم، عن صفوان، عن معاوية بن عار، قال: سألت أبا عبد الله الله الله عنه المرأة تحج إلى مكة بغير ولي؟ فقال: «لا بأس تخرج مع قوم ثقات»(٤).

ورواه الصدوق بإسناده عن معاوية بن عمار (°).

٤ عن صفوان، عن معاوية بن عمار، قال: سألت أبا عبد الله الله عن المرأة تحج بغير ولي ؟ قال: «لا بأس، وإن كان لها زوج أو أخ أو ابن أخ فأبوا أن يحجوا بها وليس لهم سعة، فلا ينبغى لها أن تقعد، ولا ينبغى لهم أن يمنعوها...»(١٠).

وروى الكليني عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عار نحوه $^{(\vee)}$ .



<sup>(</sup>١) الصدوق، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٥، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) الكليني، الكافي: ج٤، ص٢٨٢.

<sup>(</sup>٤) الحر العاملي، وسائل الشيعة: ج١١، ص١٥٣ ـ ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) الصدوق، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٢٦٨.

<sup>(</sup>٦) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٥، ص ٢٠١. وأورد ذيله في الحديث ٣ من الباب ٦٠ من هذه الأبواب.

<sup>(</sup>٧) الكليني، الكافي: ج٤، ص٢٨٢.

سألته عن المرأة تحج بغير وليها، فقال: «إن كانت مأمونة تحج مع أخيها المسلم، وغيرها»(١).

وهذه الروايات تدلل على جواز خروج المرأة من دون اصطحابها لشخص من محارمها، وأنها مأمونة ومصونة ما دامت مع أخيها المؤمن، وبذلك أفتى مشهور الفقهاء أيضاً، وهي عامة تشمل الخروج للطاعات الأُخرى بهذه الحالة؛ إذ ليس فيها ما يُبيّن خصوصية للحج على غيره.

ثانياً: تعاليم النبي عَلَيْ لله لكيفية مشي النساء

فقد ذكر صاحب الوسائل أيضاً باباً في مشي النساء مع الرجال في الطريق إلى المسجد، تضمّن بعضها الكيفية المثلي لمشيها مع الرجال الأجانب، وإليك بعض هذه الروايات:

٢\_ محمّد بن عليّ بن الحسين، قال: ذكر النساء عند أبي الحسن اللهِ، فقال: «لا ينبغي للمرأة أن تمشى في وسط الطريق، ولكنها تمشى إلى جانب الحائط»(٣).

فلم تمنع الروايات النساء من الخروج، ولكن بيّنت أن ليس لهن أن يذهبن في وسط الطريق، بل إن في النص الثاني ورد التعبير بقوله الله الله ينبغي. ومعناه أن مشيها في وسط الطريق وإن كان أمراً مرجوحاً وغير محبّد لها إلّا أنه جائز.

## ثالثاً: الخروج لأجل طلب العلم

فقد صرحت الروايات بأهمية طلب العلم، وأنه فريضة على كل مسلم ومسلمة (٤٠). ولا إشكال في أن طلب العلم في حالاته الغالبة مشتمل على الاختلاط، ولو على مستوى سماع الصوت من قبل الطالبات للأستاذ أو الخروج لمسافات ذهاباً وإياباً

<sup>(</sup>١) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٥، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الحر العاملي، وسائل الشيعة: ج٠٢، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) انظر: الكافي ، للكليني ، الجزء الأول ، كتاب فضل العلم.

رابعاً: الخروج لأداء الفرائض والواجبات الكفائية

إن الخروج لمهارسة بعض الواجبات الكفائية أو تحصيل مقدماتها \_ كالطب النسوي والتعليم النسوي وتضميد الجرحى في الحروب وغيرها \_ من الأمور المتسالم على ضرورتها وبكثرة كاثرة، وهذه التخصصات لا شك في أهميتها، بل إن بعضها داخل في حفظ النظام العام.

### خامساً: ممارسة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

لا شك في أن وظيفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من الوظائف الإلهية الواجبة على الرجال والنساء، وبمقتضى هذه الوظيفة وما يكتنفها من كلام وأفعال قد يستلزم بعضها الكلام مع الطرف الآخر، أو اتخاذ مواقف عملية تجاهه، وهذا قد يستدعي حصول اختلاط بين الجنسين في سبيل تحقيق بعض مصاديق الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، خصوصاً في الأماكن العامة، كالجامعات والأسواق.

فإذا توفرت شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر جاز أن تتصدى المرأة لذلك، خصوصاً في حالات الضرورة والانحصار، وأبرز مصاديق التصدي لذلك، هو تصدي الزهراء عليه لأداء الأمر بالمعروف والوقوف بوجه مَن غصب الخلافة، وما تصدت له الحوراء زينب عليه في الدفاع عن البيت النبوي أيضاً، وكذلك ما تصدت له العذراء مريم عليه من الدفاع عن نفسها وكرامتها وشرفها عندما أقدمت مع روح الله على قومها.

فوظيفة الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر لا تكتمل إلا بأن يهارسه كلا الجنسين إما منفرداً أو جماعياً إذا اقتضت الضرورة وتوفرت الموازين، وهذا واضح من الآية الشريفة: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بِعَضٍ ۚ يَأْمُرُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الشريفة: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ مِعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بِعَضِ مَا لَمُنكر ﴾ (١).

(١) سورة التوبة: آية ٧١.

# أدلة المانعين لخروج النساء مشياً للزيارة

إن ما يمكن أن يُستَدل به على مانعية زيارة النساء مشياً إلى كربلاء المقدسة هو مجموعة من الأدلة التي يظهر منها \_ بواسطة عمومها \_ أنها تمنع النساء من الخروج، وسوف نستعرضها على التوالي، مع ذكر الردود الواردة، أو ما يمكن الرد به عليها:

#### الدليل الأول: ممنوعية خروج النساء مطلقاً

ذكرنا في حديث متقدم \_ وبشكل مختصر في مقام ذكر الآيات القرآنية \_ أن هناك آية يظهر منها نهي النساء عن الخروج من بيوتهن بصورة مطلقة، وهذه الآية هي قوله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجُ ﴾ تَبَرُّجُ كَ تَبَرُّجُ الْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ﴾ (١).

لو قلنا بهانعية خروج النساء مطلقاً فإن هذا الحكم الكلي سيشمل أيضاً منع خروجهن مشياً إلى كربلاء، خصوصاً إذا كان خروجهن طويل الأمد نسبياً، كها هو حاصل لبعض السائرات، فهل يمكن إثبات دلاتها على المطلوب أو لا؟

#### تقريب الاستدلال

إن الآية تأمر المرأة ـ من خلال فعل الأمر الذي في صدر الآية ـ بأن تقر في بيتها، بمعنى أنها لا تخرج منه مطلقاً، وتنهى عن تبرج الجاهلية الأُولى؛ فيكون خروجها مشياً إلى الزيارة منافياً للآية الشريفة المانعة من الخروج.

### مناقشة الدليل الأول

لو أخذنا بظاهر الآية المباركة \_ ومن دون النظر إلى مناسباتها وأسباب وشأن نزولها \_ لكان الكلام فيها تاماً، إلا أنه لا يمكن الأخذ به لجهات ثلاثة:

الجهة الأولى: من خلال السياق الذي يكتنف الآية المباركة يتبين لنا أن المخاطب بها - صريحاً - هو نساء النبي الله أن هذا الحكم مختص بهن دون غيرهن، أو لا أقل يحتمل ظهورها بذلك، وهذا الاحتمال - الظاهر بظهور جلي جداً - مبطل للاستدلال

(١) سورة الاحزاب: آية ٣٣.



وتوجد قرينتان على ذلك:

القرينة الأُولى: وهي قرينة داخلية؛ فإن الآية التي قبلها ظاهرة بأن الخطاب لنساء النبي عَنِينَ لَحُصوصية فيهن؛ وأنهن لسن كباقي النساء من حيث بعض الأحكام، ومنها منعهن عن الخروج ومضاعفة العذاب على مخالفة الله ورسوله، حيث قالت: ﴿ يَنِسَاءَ ٱلنِّي لَسْتُنَ كَأَحَدِ مِنَ ٱللِّسَاءَ أَلِ النَّمَا اللَّهُ وَلَا تَنَمَّتُ اللَّهُ وَلَا تَنَمَّتُ اللَّهُ وَلَا مَعْرُوفًا \* وَقَرْنَ فِي اللَّهِ اللَّهُ وَلَا تَبَرُّجُ الْجَلِهِليّةِ ٱلْأُولَى ﴿ (١).

فصريح الآية يُبين لنا أن نساء النبي لسن كبقية النساء، بل لهن خصوصيات ميزتهن عن غيرهن؛ وبطبيعة الحال تكون لهن أحكام خاصة بهن.

القرينة الثانية: وضوح خروج النساء مطلقاً بمرأى ومسمع من النبي والأئمة، ومن دون أن يمنع النبي أو يردع عن ذلك، فلو كانت الآية شاملة لمطلق النساء لبان المنع واتضح في عصر النبي والأئمة وسائر العصور الأُخرى، وحيث لا يوجد منع من قبلهم الملك فهناك إقرار بذلك.

بل إن هناك تسالماً ووضوحاً بعدم المانعية، ولم يخالف أحد في جواز خروج المرأة تمسكاً بالآية.

الجهة الثانية: لو سلمنا شمول الآية لمطلق النساء، فهي في صدد المنع من خروج خاص للمرأة، وهو الخروج الذي يشاكل خروج المتبرجات بتبرج الجاهلية الأُولى، لا عن مطلق الخروج حتى لو كان خروج طاعة أو إباحة؛ لوضوح جواز الخروج شرعاً للحج وغيره من الطاعات؛ وللعرف المتشرعي القائم على ذلك.

الجهة الثالثة: لو تنازلنا عها تقدم في الجهتين السابقتين فلا أقل من القول: بأن الآية مخصصة أو مقيدة بأدلة خروج المرأة للواجبات والمستحبات كالحج الواجب والعمرة المفردة والطاعات، بل ومطلق ما كان راجحاً، كالكسب الحلال والتعلم والتعليم، ولا شك في أن الخروج للزيارة من أهم الطاعات والشعائر.

(١) الأحزاب: آية ٣٢، ٣٣.

وعليه؛ فلا مانع من خروج المرأة من بيتها إذا كانت غير متبرجة، وكان خروجها بإذن زوجها إن كان لها زوج، ولم نجد مَنْ منع مِن العلماء فيما لو كان خروجها طبقاً للموازين الشرعية: غير متبرجة، وغير متهتكة، وكانت مأمونة على نفسها.

وعليه؛ فلا بأس بتصدي المرأة للشؤون الإدارية والسياسية والتربوية والطبية، بل إن بعضها داخل في عمومات وإطلاقات أدلة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ آَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ وَالْمُعُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾ (١).

#### الدليل الثاني: المنع من الاختلاط

إن بعضاً من الأُمور التي دفعت بالمانعين من خروج النساء مشياً لزيارة سيد الشهداء الله هو ما يذكر من اختلاط النساء بالرجال، وبها أن الاختلاط ممنوع شرعاً وقد يوجب سلب الطاعة من عنوانها - فلا بد من الوقوف أمام حصول مثل هذا العمل.

### تقريب الاستدلال

لقد ورد الدليل على مانعية مطلق الاختلاط في جملة من الأخبار، ومنها خبر غياث بن إبراهيم، عن أبي عبد الله الله قال: «قال أمير المؤمنين الله العراق، نُبّئت أنّ نساء كم يُدافعن الرجال في الطريق، أما تستحون؟!». و بطريق آخر زاد: «لعن الله من لا يغار». وفي رواية أُخرى عن أمير المؤمنين الله قال: «أما تستحيون ولا تغارون على نسائكم يخرجن إلى الأسواق، ويزاهن العلوج؟!(٢)»(٣).

و يؤيد المنع ـ ما يظهر منه المنع عن حضور النساء صلاتي الجمعة والعيدين ـ ما رواه محمّد بن شريح، قال: «سألت أبا عبد الله الله عن خروج النساء في العيدين؟

<sup>(</sup>١) التوبة: آية ٧٠.

<sup>(</sup>٢) يستخدم لفظ العلج في لغة العرب عموماً للدلالة على الغلظة والجفاء.

<sup>(</sup>٣) الكليني، الكافي: ج٥، ص٥٣٧.

فقال الله عنى الخفين. العجوز عليها منقلاها»(١) يعنى الخفين.

وموثّق يونس بن يعقوب، قال: «سألت أبا عبد الله الله عن خروج النساء في العيدين و الجمعة؟ فقال الله الله إلّا امرأة مسنّة»(٢).

### مناقشة الدليل الثاني

ويرد على هذا الدليل أمور عدة:

أولاً: إن الأدلة المذكورة في البين ظاهرة في الكراهة لا في التحريم؛ ولا أقل من كون إعراض المشهور عن العمل بمضمونها صارفاً لها من الظهور التحريمي إلى الكراهتي.

ثانياً: إن الاختلاط الممنوع هو الاختلاط بكيفية خاصة لا مطلق الاختلاط، أي: لا بدّ من تفسير الاختلاط المذكور بالتداك والتدافع بين الجنسين الملازم للالتصاق ولو من وراء الثياب؛ وهذا ظاهر من التعبير بالمدافعة والمزاحمة الواردين في الروايات، فلو خلت التجمّعات المذكورة من هذه الحالة لسعة الطرق عمّا كانت عليه سابقاً، وتعدّد مسالك الدخول إلى الصالات ومسارات الحركة، والتجمّع في التظاهرات والاعتراضات لم يكره الحضور المذكور، بل ربّم استحبّ إن فرض وجود غرض راجح أو واجب في ذلك، كما في مثل الاجتماع في مناسك الحجّ من سعي وطواف ووقوف بعرفة ورمى جمرات وغير ذلك.

ثالثاً: من المحتمل جداً أن يرادبالاختلاط معنى آخر، وهو المعاشرة والخلطة للرجال، كما يحصل في المدارس والدوائر الحكوميّة وغيرها بحيث تحصل مخالطة وعلاقة حميمة بين الجنسين، ولعل مَن أفتى بمنع هكذا اختلاط قد حمل الأدلة على الاختلاط الحميمي. وهذا ما يظهر من بعض الأساطين المعاصرين، منهم:



ئي الساء إلى كريلاء

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، وسائل الشيعة: ج٠٢، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، تهذيب الأحكام: ج٧، ص٤٨٥.

## ١ ـ السيد أبو القاسم الخوئي الما

ذكر السيد الخوئي في جوابه على استفتاء موجّه إليه حول جواز العمل للمرأة \_ طبيبة أو ممرّضة \_ مع استلزام ذلك للاختلاط بالرجال في أيّام الدراسة أو العمل قال: «لا يجوز إلّا مع الضرورة المبيحة للمحرّمات»(١).

وفي استفتاء آخر ـ عن اختلاط الصبيان والبنات في المدارس الحكوميّة التي يتعلّم في سنّ المراهقة»(٢). فيها العلوم الدينيّة ـ أجاب: «لا يجوز اختلاط الجنسين مع كونهم في سنّ المراهقة»(٢).

# ٢ ـ السيد روح الله الخميني ﷺ

وممن أفتى بذلك أيضاً هو السيد الخميني أنه ففي إجابة عن سؤال حول عمل المرأة في المؤسسات، قال: «لا بأس بالعمل للمرأة مع رعايتها للتكاليف الشرعيّة الثابتة في حقّها، ومنها تجنّب الاختلاط الكثير بالأجنبي» (٣).

وعلى هذا الأساس؛ تحمل الروايات الناهية عن الاختلاط على الكراهة ما لم تكتنفه بعض المحرمات أو يكون سبباً لخوف الوقوع في الحرام.

ومن بين هذه الروايات الرواية المشهورة عن فاطمة الزهراء الله أنها قالت للنبي الله الله ومن بين هذه الروايات الرجال، ولا يراهن الرجال»، فقال الله الله منى»(٤).

وما ورد من قول أمير المؤمنين الله في رسالته إلى الحسن الله : «... فإن استطعت أن الا يعرفن غيرك من الرجال فافعل» (٥٠).

فإن هذه الروايات لا تدلّ على أكثر من الكراهة؛ ولربها يكون هذا المعنى هو الذي جعل بعض الفقهاء يفتى وهو الصحيح بالجواز مع الوثوق بعدم الوقوع في المفاسد الدينيّة والأخلاقيّة.



<sup>(</sup>١) الخوئي، صراط النجاة: ج١، ص١٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الخميني، استفتاءات: ج٣، ص٥٨ (بالفارسيّة).

<sup>(</sup>٤) أُنظر: الحر العاملي، وسائل الشيعة: ج٠٢، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٥) الكليني، الكافي: ج٥، ص٣٣٧.

وقال السيد الكلبايكاني في جواب استفتاء عن الدراسة في الجامعات المختلطة: «نظام التعليم المختلط ليس إسلاميّاً، وأضراره الاجتهاعيّة و الأخلاقيّة وخيمة... لكن يجوز لمن يثق من نفسه عدم تأثير ذلك على تديّنه مشروطاً بصيانة نفسه عن الوقوع في المحرّمات الملازمة لهذا الاختلاط غير المشروع»(١). وهو تام وصناعي جداً.

وعليه؛ فلا مانع من الاختلاط الحاصل في أثناء المشي أو الزيارة قرب المرقد الشريف، ما لم يكتنفه النظر المحرم أو الماسة، أو الكلام الممنوع أو خوف الوقوع في الحرام.

#### قاعدة لا يترك الحق إذا شابه منكر

وعلى فرض وجود بعض الأفعال الصادرة من بعض السائرين والسائرات التي ربها تكون خاطئة بنظر بعضهم فهو أيضاً لا يمنع من حقانية الطاعة ولا يصيّرها ممنوعة كها توهّمه البعض، ويمكن أن يستدل لذلك بقاعدة مقتبسة من الروايات والتي مفادها: (لا يترك الحق إذا شابه منكر).

#### مفاد القاعدة:

إن المراد من القاعدة المذكورة في باب الطاعات: (لا يترك الحق إذا شابه منكر)، هو أن وجود بعض المهارسات السلبية في التجمعات العامة التي فيها طاعة \_ كالحج والعمرة، وصلاة الجهاعة أو الجمعة، والأعياد والاحتفالات بالمولد النبوي، أو الزيارات للأئمة الأطهار الم أو المشي خلف الجنائز \_ لا يعني ترك تلك التجمعات من رأس، والحكم بحرمة الذهاب أو الحضور عندها، وإلى هذه القاعدة يُشير الحديث الشريف التام سنداً ودلالة، والذي رواه الكليني في الكافي عن «علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن علي بن رئاب، عن زرارة، قال: حضر أبو جعفر الم جنازة رجل من قريش وأنا معه، وكان فيها عطاء، فصر خت صارخة، فقال عطاء: لتسكتن أو لنرجعن. قال: فلم تسكت، فرجع عطاء، قال: فقلت لأبي جعفر الله: إن عطاء قد رجع. قال: ولم؟ قلت: صرخت هذه الصارخة، فقال لها: لتسكتن أو لنرجعن. فلم

<sup>(</sup>١) الكلبايكاني، مجمع المسائل: ج١، ص٥٣٧ (بالفارسية).

تسكت فرجع، فقال: امض بنا؛ فلو أنا إذا رأينا شيئاً من الباطل مع الحق تركنا له الحق لم نقض حق مسلم! قال: فلما صلى على الجنازة قال وليّها لأبي جعفر الله: وإنك لا تقوى على المشى. فأبى أن يرجع (()).

فالملاحظ من هذه الرواية - المعتبرة - هو أن الإمام الله الستمر على ما هو عليه بالرغم من أن المشي خلف الجنازة من الأُمور المستحبة، وليس من الواجبة، فلم يتركه لوجود صرخات وأصوات النساء اللاتي يشيعن معهم، مع أن هذه الصرخات كان فيها نحو من الباطل على مستوى الحرمة أو الكراهة بالنسبة للصارخة، بل أكد ذلك صراحة بقوله: «فلو أنا إذار أينا شيئاً من الباطل مع الحق تركنا له الحق لم نقض حق مسلم»، فوجود هذه المهارسة المحرمة أو الكروهة بالنسبة إلى المرأة الصارخة لا يبرر ترك الطاعات المستحبة فضلاً عن الواجبة، وهذه القاعدة تصح أن تكون دليلاً عاماً يُتمسك به في كل الطاعات التي قد يشوبها باطل من بعض المهارسين لتلك الطاعات، كوجود اختلاط أو كلام باطل أو نظر محرم من بعض الحاضرين للآخرين، ولكن هذا الباطل ليس معناه أن تحرم و تمنع هذه المستحبات بالجملة على النساء.

ومن أبرز الطقوس التي طبق الفقهاء فيها هذه القاعدة هو الحج، كمثال للواجب الذي يشوبه بعض التصرفات من بعض من حضر الحج، وهو منطبق أيضاً على الحضور المليوني في الزيارات للعتبات المقدسة، سواء كان حال المشي إليها أو حال التواجد قرما كمثال للطاعة المستحبة.

ومن هذه القاعدة يتضح عدم مانعية بعض المارسات الخاطئة \_ التي تصدر من بعض الذاهبين مشياً إلى أبي عبد الله الحسين الله عن خروج النساء.

### الدليل الثالث: الضرر على الزوج أو الأطفال بخروجها

من الأمور التي قد يظهر منها أنها تنافي المشي إلى زيارة أبي عبد الله الله على هو وجود الضرر الذي يلحق على الزوج والأطفال جرّاء خروج النساء مشياً، خصوصاً إذا

<sup>(</sup>١) الكليني، الكافي: ج٣، ص١٧٢.

### مناقشة الدليل الثالث

ويرد على هذا الدليل:

١ ـ ليس الضرر بإطلاقه محرماً، وإنها يحرم منه الضرر الشديد أو الإضرار الشديد
 بالغير.

٢-إن المتتبع للروايات الواردة في خصوص زيارة الإمام الحسين اللهي يرى أن عنوان الضرر قد أُخذ في بعضها؛ مما ينتج لنا بأن الضرر الذي يترتب على الأهل أو الأطفال لا يمنع من الاستحباب؛ لأنه نوع إيثار للمصلحة العامة وتقديمها على المصالح الخاصة؛ لذا وردت الإشادة والمدح للذين آثروا الالتزام بهذه الشعيرة على مصلحة أبنائهم وأزواجهم؛ ففي الرواية التي رواها سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن وهب، قال: «دخلت على أبي عبد الله الله وهو في مصلاه، فجلست حتى قضى صلاته، فسمعته وهو يناجي ربه ويقول: ...واخلف على أهاليهم وأولادهم الذين خلفوا بأحسن الخلف، واصْحَبُهُم واكْفِهم شر كل جبار عنيد، وكل ضعيف من خلقك أو شديد، وشر شياطين الإنس والجن، وأعطهم أفضل ما أملوا منك في غربتهم عن أوطانهم، وما آثرونا على أبنائهم وأهاليهم وقراباتهم...»(١).

كما أن هناك عشرات الروايات التي تُبيّن اكتناف بعض الشعائر بالضرر وبقاء الاستحباب ومضاعفة الأجر، كما في الروايات الدالة على استحباب المشي حال الخوف من الظالم، أو الروايات الدالة على استحباب المشي في الحر أو البرد وغيرها من موارد الضرر.

٣ ـ إن كثيراً من روايات المشي فيها ظهور يشير إلى أن الذهاب إلى الزيارة مشياً خارج \_ موضوعاً أو حكماً \_ عن أدلة الضرر، أو ملاحظ فيها الضرر المناسب لهذه العبادة لا مطلق الضرر، على غرار الخروج إلى الجهاد أو الحج؛ لأنه أُخذ في نفسيهما

- 10 P. 10 P. 10.

<sup>(</sup>١) الصدوق، ثواب الأعمال: ص٩٤ ـ٩٦.

عنوان الضرر، أو لا أقل أُخذ فيهما الضرر المناسب لهما.

٤ ـ إن المصالح المترتبة على خروج النساء وإبراز هذه الشعيرة أهم من الضرر العادي الذي يقع على الأطفال والزوج.

نعم؛ لو كان الضرر شديداً، أو يؤدي إلى الوقوع بالمحرم، أو تضييع الحقوق الواجبة، فهو مانع من استحباب الزيارة.

### تتمة ونتيجة

إن تعظيم الشعائر أهم من بعض الإشكالات أو الأخطاء الشخصية أو الضرر الشخصي، فإن الحث الوارد على إحياء الشعائر وبالخصوص شعيرة المشي رغم وجود إمكانية الاختلاط وما يكتنفه من سلبيات يفترضها المانع من المشي \_ كما هو الحالة الطبيعية لكل اختلاط ـ يشعر بأن الشعائر أهم ملاكاً من الضرر الشخصي أو حصول بعض السلبيات التي هي حالة طبيعية لكل اختلاط؛ فلا يمكن أن تكون هذه مبرراً لمنع مثل هذه الطاعات ذات الملاكات العالية والفوائد المعنوية العظيمة، بل ستبقى هذه المخالفات والمحرمات على حرمتها، بل ربها قد يحمل مرتكبها وزراً آخر غير وزر المخالفة في سائر الأوقات.

والنتيجة هي: الحكم باستحباب مشى النساء إلى كربلاء المقدسة، وترتب الأجر والثواب على هذا المشي، وأنه كمشي الرجال إلى كربلاء.

نعم، يشترط أن يكون ذلك الخروج طبقاً للموازين الشرعية ويراعي فيه الحجاب والستر التام، والابتعاد عن الاختلاط إذا اكتنفته بعض المحرمات، وأخذ إذن الزوج بالنسبة للمتزوجات، وعدم الخروج في حال تحقق أذى أو حصول نهى من الوالدين النسبة لغير المتزوجات.

والأفضل ـ إن لم يكن واجباً ـ مراعاة المرأة للآداب العامة التي تحفظ حشمتها أكثر، كالابتعاد عن الرجال لمسافة، ولبس النقاب \_ مثلاً \_ وعدم التكلُّم بصوت عال، والمحافظة على الوقار والسكينة والمشي بهدوء.



- 👴 🧪 ضرورة التجديد في منهجة علم الأصول
  - المعاد في الرؤية القرآنية
  - الجهل المركب. الداء العضال



الشيخرافد التميمي(١)

#### تمهيد

تمرّ العلوم بمراحل متعدّدة من التغير والتطور والاكتهال والنضج، وهذا من الأُمور الواضحة لـمَن له أدنى اطلاع في هذا المجال، وهو يكشف عن أنّ العلوم تزداد وتتسع، وتضيق وتنكمش من جهات مختلفة والكلّ يعبّر عن التغير سلباً أو إيجاباً.

وما يترتّب على هذه الحالة منطقياً ضرورة التغيير والتجديد في المناهج التعليمية وطرق التدوين؛ وذلك لأنّ الأُسلوب والمنهجة التي تُتّبع في تدوين المنهج الدراسي تعتمد على وجود عدّة خصوصيات في المسائل المدوّنة وطريقة ترتيبها، منها:

١- أن تكون المسائل المدوّنة عبارة عن المسائل الكلّية، أو التي اتفق عليها معظم أرباب ذلك العلم.

٢\_ أن تُعطي المسائل المدونة صورة واضحة ومتكاملة عن العلم.

٣- أن تُراعى مسألة الأولويات والضرورات في الصياغة والترتيب، وخصوصاً في مجالات التزاحم.

وهناك خصوصيات أُخر لها التأثير المباشر أو غير المباشر في تدوين مسائل العلوم.

<sup>(</sup>١) كاتب وأستاذ في الحوزة العلمية.

وأمَّا الأسباب التي تؤثر في تغيير المنهج التعليمي وطريقة تدوين مسائل العلم \_ بل قد تُحتّم ذلك \_ عديدة، منها:

١ ـ انبثاق مسائل جديدة ونظريات مهمّة لها الأهلية ـ بل الضرورة ـ لأن تُدرج في المنهج التعليمي.

٢ ـ ثبوت عدم أهلية بعض المسائل المدوّنة؛ ما يعنى ضرورة حذفها من المنهج، وهذه عكس النقطة الأولى.

٣ ظهور الخلل في ترتيب بعض المسائل من خلال البحث والتنقيب.

٤ ـ ظهور الخلل في النسق العام لترتيب المسائل، أو ظهور نسق أكثر أهلية وأتمّ فائدة من النسق القديم.

وغيرها من النقاط التي تُحتّم النظر في المناهج التعليمية، وإعادة صياغتها حسب ما يمرّ به العلم من تجدّد نظريات وأُفول أُخرى.

وهذه الحركة في العلوم تعتبر حالة صحيّة إيجابية، تعكس مدى حيوية ذلك العلم و كثرة تداوله؛ لأهمة علمية أو عملية.

فالتغيّر مهذا المستوى \_ على أقلّ تقدير \_ أمرٌ لا بدّ منه، ومن الخطأ الجمود على المناهج القديمة والأنظمة التعليمية الهرمة، كما أنَّ من الخطأ الفاحش أن يُنظر إلى ما هو وسيلة على أنَّه غاية وهدف؛ فإنَّ المطلوب والمرجو من النظام والمنهج التعليمي هو إيصال الطالب إلى أهداف العلم أو أهمّها، فبقدر ما يُحقّق من هذه الغاية يجب الحفاظ عليه، والعكس بالعكس.

فإنَّ للمنهج التعليمي والنظام العلمي دوراً كبيراً في صياغة الشخصية العلمية للفرد المتعلَّم، فهو يركّز أساسيات العلم في ذهن طلَّابه، ويصنع عندهم تصوّراً ورؤية عن مسائل العلم وموضوعه وغاياته، فبقدر سلامة المناهج وبقدر فاعليتها تكون سلامة رؤية الطالب وتصوره، فصياغة المنهج التعليمي عبارة أخرى عن صياغة الذهنيات وطريقة التفكر.

وكما قيل: فإنّه لا بدّ من إصلاح المناهج التي تأخذ قدراً أكبر ممّا تحتاج إليه من الوقت، وهذا يكون بطبيعة الحال على حساب مناهج ومواد أُخرى(١).

يقول السيد الشهيد الصدر بهذا الصدد \_ بعد أن ذكر جهود السابقين \_: «غير أنّ هذا لا يحول دون أن نحاول تطوير الكتب الدراسية وتحسينها، إذا وُجدت مبرّرات تدعو إلى ذلك»(٢).

### لحة عن التطور المستمر في علم الأصول

كلّم ازدادت الحاجة إلى علم ما ازدادت النظريات فيه وتعمّقت أبحاثه، وكلّم كانت فاعليته أكثر ازدهرت نتائجه وتفرّعت مسائله، ومن بين أهمّ العلوم الإسلامية علم أُصول الفقه، الذي احتوى على الخاصّيتين معاً، فإنّ الحاجة إليه تزداد يوماً بعد آخر؛ فكلّم ابتعدنا عن عصر النصّ والتشريع ازدادت الحاجة إليه (٣).

وهكذا نجد أنّ علم الأُصول مرّ بمراحل متعدّدة، وأدوار مختلفة، منذ عصر التأسيس وإلى يومنا هذا؛ لذا فإنّ مَن يتتبّع كتب الأُصول القديمة كالذريعة للمرتضى (ت٣٦٦ هـ)، والعدة للطوسي (ت٤٦٠ هـ)، ويقارنها بمثل كتاب معارج الأُصول للمحقّق الحلي (ت٢٧٦هـ)، ومبادئ الوصول إلى علم الأُصول للعلامة الحلي (ت٢٧٦هـ)، أو مَن يُقارن هذه الكتب بمثل ما كتبه البهائي (ت١٠٣١هـ)، وكذا مَن يُقارن هذه مع مثل كتاب القوانين للقمّي (ت١٢٣١هـ)، وكتب الشيخ الأنصاري (ت١٢٨١هـ)، وهذه مع آخر ما توصّلت إليه النظريات الأُصولية والأبحاث المنافي المنافي المنافي المنافية والأبحاث المنافية والأبحاث المنافية والأبحاث المنافية والأبحاث المنافية والأبحاث المنافية والأبحاث المنافقة والأبحاث المنافية والمنافية والأبحاث المنافية والمنافية والمنافية والأبحاث المنافية والمنافية وا

<sup>(</sup>١) أنظر: المدرسي، عباس، مجلة البصائر: العدد٣٢. حوار أجرته معه المجلّة.

<sup>(</sup>٢) الصدر، محمد باقر، دروس في علم الأصول: ج١، ص٠١.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الصدر، محمد باقر، المعالم الجديدة للأُصول: ص٥١.

العلميَّة، خصوصاً على يد الأعلام الثلاثة (النائيني، والعراقي، والأصفهاني)، فإنَّ مَن يُقارن يجد بوضوح الاختلاف الكبير في عدد المسائل وكيفية الطرح وترتيب الأبحاث والمنهجة المتبعة، فقد «كتب في علم أصول الفقه الإمامي الشيء الوفير الذي أعطى لعلماء وأساتذة الأصول الإماميين قصب السبق في هذا المضمار، وكشف عن عمق أصل في الفكر الأُصولي عندهم، وعن أصالة عمق في حرّية الرأي، واستقلالية الاستدلال»(١).

#### مراحل علم الأصول

من أجل ذلك قسّم علماء الأُصول السير الأُصولي إلى أدوار ومراحل، لا لأنّ التغيير والتجديد والتحويل منحصر في هذه المراحل؛ وإنَّما لأجل أنَّ هناك فترات كانت ظاهرة التحوّل فيها بارزة وواضحة جداً، وعلى وفق هذا نجد أكثر من تقسيم للتطوّر الأصولي:

منها: ما ذكره السيد الشهيد الصدر؛ حيث قسّم التكامل لعلم الأصول إلى ثلاثة عصور:

العصر الأوّل: وهو ما أسماه بالعصر التمهيدي، وهو عصر البذرة الأساسية لعلم الأُصول، ويبدأ بابن عقيل (القرن الرابع)، وابن الجنيد (ت٣٨١هـ)، وينتهي بظهور الشيخ الطوسي.

العصر الثاني: وهو عصر العلم، وهو العصر الذي اختمرت فيه تلك البذور وأثمرت، وتحدّدت معالم الفكر الأصولي، وانعكست على مجالات البحث الفقهي في نطاق واسع، وهو عصر الشيخ الطوسي (ت٤٦٠هـ) ومَن أتى من بعده، كابن إدريس، والمحقّق الحلي، والشهيد الأوّل.

العصر الثالث: وهو عصر الكمال العلمي، الذي افتتحته المدرسة التي ظهرت في أواخر القرن الثاني عشر على يد الوحيد البهبهاني.



<sup>(</sup>١) الفضلي، عبد الهادي، دروس في أُصول فقه الإمامية: ج١، ص٧.

وقد أضاف الشيخ حسن عبد الساتر عصراً رابعاً، وهو عصر السيد الشهيد محمد باقر الصدر(٢).

ومنها: ما ذكره السيد السيستاني؛ حيث لاحظ جهة أُخرى في تقسيمه، وهي جهة التنافس العلمي التي مرَّ بها علم الأُصول.

قال: «فكما أنّ المجتمعات تترقى في سلم الحضارة نتيجة التنافس الاقتصادي والثقافي في الميا بينها، فكذلك تطور أيّ فكرٍ كان، يحتاج لنوع من الصراع الحاد بين أقطاب هذا الفكر »(٣).

ثمّ قسّم أدوار هذا العلم على أساس التنافس إلى ثلاثة أدوار:

الدور الأوّل: وهو عبارة عن مواقف علماء الشيعة تجاه المدارس الفكرية الأُخرى، وتجاه العلماء الشيعة المتأثّرين بهذه المدارس، أمثال ابن عقيل وابن الجنيد.

الدور الثاني: وهو عبارة عن الصراع والتنافس بين المدرسة الأُصولية والأخبارية. الدور الثالث: وهو عبارة عن المرحلة الفعلية التي ما زلنا نعيشها(٤).

فعلم الأُصول في تطوّر مستمر وتكامل دائم؛ لفاعليته وللحاجة إليه، والتي تزداديوماً بعديوم.

# ضرورة التغيير والتجديد في المنهج التعليمي لعلم الأُصول

بعد أن تقدّم بيان المراحل المتعاقبة والأدوار العديدة التي مرّ بها علم الأُصول، فإنّ ضرورة الصياغات الجديدة في تدوين مسائله، والكيفية الحديثة في طرح أبحاثه، تتجلّى وتظهر بصورة واضحة جداً؛ وذلك لأنّ تطوّر وتغيّر العلم لا يكون إلّا بتغيّر

<sup>(</sup>١) حسن عبد الساتر ، بحوث في علم الأُصول: ج١٣ ، ص١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٨.

<sup>(</sup>٣) القطيفي، منير، الرافد في علم الأصول: ص١٥. تقرير لأبحاث آية الله السيد علي الحسيني السيستاني.

<sup>(</sup>٤) أنظر: المصدر السابق.

بعض مسائله واكتشاف نظريات جديدة، أو أُفول أُخرى، وهو يستدعي منهجة جديدة في ترتيب مسائله وصياغته بالشكل الذي ينسجم مع آخر ما توصّل إليه العلم، من نظريات وتصورات.

ولذلك؛ فإننا نجد مساعي عديدة ومحاولات كثيرة لتغيير المنهج التعليمي والطرح العلمي لمسائل علم الأُصول، على سبيل المثال: «قد أودع الشيخ الأنصاري في كتابه فرائد الأُصول الكثير من روائع أفكاره، ودقائق نظراته، وما جدّده في هذا العلم، وجاء فيه بمنهجة جديدة تماماً لبحث الحجج والأدلّة، وهذا المنهج الجديد لبحث الحجج ينطوي على تصوّر جديد للحجج، وطريقة تصنيفها وفهمها وتنظيمها»(۱).

قال السيد الشهيد: «قد حصل علم الأُصول بعد الرسائل والكفاية على خبرة مائة سنة تقريباً من البحث والتحقيق على يد أجيال متعاقبة من العلماء المجدّدين، وخبرة ما يقارب مائة سنة من البحث العلمي الأُصولي جديرة بأن تأتي بأفكار جديدة كثيرة، وتطوّر طريقة البحث في جملة من المسائل، وتستحدث مصطلحات لم تكن»(٢).

فكانت هناك «تحقيقات واسعة، نقدت أفكار السابقين وهذّبتها، وجدّدت في هذا العلم، ووضعت مبانيه وأُسسه على أُصول قويّة متينة» (٣).

وبقيت هذه الضرورة الملحّة لتجديد المنهج التعليمي في علم الأُصول تتجدّد يوماً بعد آخر مع تجدّد هذا العلم وتطوره، فعلم الأُصول «لأنّه شامل ووسيع بحاجة دائمة إلى التجديد في التدوين والطرح، سواء على مستوى الكتب الدراسية، أو مستوى دروس البحث الخارج»(٤).

<sup>(</sup>١) الآصفي، محمد مهدي، مجلة پژوهش هاي أُصولي (دراسات أُصولية): العدد٥، و٤، ص٩٧ ـ ١٢٢. مقال تحت عنوان (المنهجيات المعاصرة لعلم الأُصول).

<sup>(</sup>٢) الصدر، محمد باقر، دروس في علم الأصول: ج١، ص١٠.

<sup>(</sup>٣) الآصفي، محمد مهدي، مجلة پژوهشهاي أُصولي (دراسات أُصولية): العدد٥، و٤، ص٩٧ ـ ١٢٢. مقال تحت عنوان: (المنهجيات المعاصرة لعلم الأُصول).

<sup>(</sup>٤) لاريجاني، صادق، مجلة پژوهش وحوزه: العدد٥، ص١. مقال باللغة الفارسية، تحت عنوان: (طرح جديد في تدوين وتبويب علم الأُصول).

من هنا؛ نريد أن نسلَّط الضوء على بعض المقترحات المعاصرة لتجديد المنهج التعليمي وطريقة تدوين علم الأُصول، والتي تمثَّل آخر الأفكار\_تقريباً\_في هذا الميدان.

### المقترح الأوّل

وهو ما ذكره السيد السيستاني في كتاب الرافد، ولكن قبل أن يبيّن طريقته المقترحة، يستعرض المنهج القديم وينقده.

إنّ المنهج القديم في تدوين علم الأُصول يعتمد على تقسيم هذا العلم إلى أربعة أبحاث:

الأوّل: المقدّمة، وهي في الوضع، والاستعمال، والصحيح والأعمّ، والحقيقة الشرعية، والمشتق، ونحوها.

الثاني: مباحث الألفاظ، مثل باب الأوامر والنواهي، والعام والخاص، والمطلق والمقيد، والمفهوم والمنطوق.

الثالث: مباحث الدليل، وهو إمّا سمعي، كالكتاب الذي يبحث عن حُجيّة ظواهره، والسنّة التي يُبحث فيها عن كيفية ثبوتها وما يتعلّق به من تعارض الجرح والتعديل... وإمّا عقلي، ويبحث فيه عن الحسن والقبح العقلين، وقاعدة الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع، وأصالة العدم، وعدم الدليل، ودليل العدم، ومبحث الاستصحاب والقياس.

الرابع: الخاتمة في التعادل والتراجيح.

وقد واجه هذا الترتيب اعتراضان مهان:

أوّلهما: ما ذكره الشيخ الأنصاري؛ حيث اعترض على ترتيب الأبحاث في قسم الدليل وأبحاثه، وأبدله بطريقة ترتيب الأبحاث على وفق الحالات الوجدانية للمكلف عند التفاته للحكم الشرعي، فإنّ المكلف كذلك، إمّا قاطع، وإمّا شاكّ، وإمّا ظانّ، فالأبحاث تكون كالآتي:

ورة التجديد في متهجة غلم الأصول

١ \_ بحث القطع التفصيلي والإجمالي.

٢ \_ بحث الظن المعتبر وغيره من سائر الظنون.

٣ ـ بحث الشك الذي يشتمل على بحث الأُصول العملية الأربعة (١١).

ولكن اعتُرض على محاولة الشيخ الأنصاري هذه ببعض الاعتراضات:

منها: أنّ هذا الترتيب الذي أُسّس على الحالات النفسية للمكلَّف قد أغفل العديد من الأبحاث المهمّة والحيوية، ذات الربط المباشرة بالجانب العلمي لدى الفقيه؛ إذ لا مناسبة واضحة بينها وبين هذا الترتيب، كبحث الحسن والقبح العقلين، وبحث الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع، وبحث طرق ثبوت السنّة، وغيرها من الأبحاث.

ومنها: أنَّ هذه الحالات النفسية الثلاث لا علاقة لها بالحكم الشرعي، ولا بالطرق المؤدّية إليه، فلا وجه لجعل تصنيف الأُصول دائراً مدارها.

ثانيهم : يبيّن السيد السيستاني الاعتراض الثاني على منهج القدماء، وهو ما طرحه الأصفهاني (٢)، ولكن مع تعميقه والاستدلال عليه، وحاصله:

إنّ ما أُدرج في مباحث الألفاظ من مسائل وبحوث، من قبيل انقسام الحكم إلى تكليفي ووضعي، وانقسام الواجب إلى توصّلي وتعبّدي، وتعييني وتخييري، وعيني وكفائي، ونفسي وغيري، وغيرها من الأبحاث الكثيرة التي لا ربط لها بمباحث الألفاظ، وما ير تبط بمباحث الألفاظ نزرٌ قليل جداً.

ثمّ يذكر سماحة السيد عدّة وجوه لإدراج هذه المسائل في مباحث الألفاظ، مع نقاشات محكنة لبعض الوجوه.

ثمّ يقترح طريقتين لتدوين ومنهجة مسائل علم الأُصول:

# الطريقة الأولى

ترتكز هذه الطريقة على محور الحُجّية، أي: إنّ المحور الذي يجب أن تدور عليه

<sup>(</sup>١) أنظر: الأنصاري، مرتضى، فرائد الأصول: ج١، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) حسن عبد الساتر، بحوث في علم الأصول: ص٢٢.

مسائل علم الأُصول هو الحُجّية المثبتة للحكم الشرعي؛ وذلك لأنّ علم الأُصول في حقيقته مقدّمة لعلم الفقه، وحيث إنّ علم الفقه هو العلم الباحث عن تحديد الحكم الشرعي، فالمناسب لتصنيف علم الأُصول أن يدور مدار حُجّية الحكم الشرعي. وعلى هذا الأساس؛ فلا بدّ أن تُقسّم أبحاث علم الأُصول على ثلاثة أقسام:

وعلى العارية العالمي، عرفية على عسم ابتعال

### القسم الأوّل: الاحتمال، وهو على خمسة أصناف:

١- الاحتمال الواصل إلى درجة القطع، والبحث في حُجّيته بحثٌ في حُجّية القطع.

٢-الاحتمال الواصل إلى درجة الاطمئنان، والبحث فيه متعلِّقٌ بحُجّية الاطمئنان.

٣\_ الاحتمال المعتمد على قوة المحتمل، وإن كانت درجة الاحتمال ضعيفة، وهو المتحقّق في مورد الأعراض والأموال والدماء، والبحث فيه هو البحث عن حُجّية الاشتغال.

٤\_ الاحتمال المعتمد على العلم الإجمالي.

٥ الاحتمال الذي لا يستند لقوّة في درجته ولا أهمّية في المحتمل، وهذا على نوعين:

أ) الاحتمال المصطدم باحتمال معاكس لوجود العلم الإجمالي بالجامع، وهذا مورد أصالة التخير.

ب) الاحتمال غير المصطدم بغيره، وهو مورد أصالة البراءة.

## القسم الثاني: خُجّية الكشف، وهو على نوعين:

النوع الأوّل: إدراكي، وهو المتوفّر في الأمارات العقلائية والشرعية، وهذا هو بحث حُجّية الأمارات والطرق.

النوع الثاني: الكشف الإحساسي، وهو المتوفّر في بحث الاستصحاب، فإنّ الإنسان إذا أحسّ بشيءٍ ما، ثمّ غاب الشيء عن وعيه، فإنّه قد يبقى ذلك الكشف الإحساسي عنده، وهو شعوره بأنّ ذلك الشيء ما زال موجوداً كما كان.

## القسم الثالث: حُجّية الميثاق العقلائي

وهو كلّ طريق تبانى عليه المجتمع العقلائي، كميثاق يُؤخذ بلوازمه وآثاره، سواء كان ذلك التباني بسبب الكاشفية النوعية، كما يُدّعى ذلك في خبر الثقة، أو للمصلحة الاجتماعية العامّة والتي لعلّ الظواهر منها.

هذه هي الطريقة الأُولى المقترحة، ومحورها هو حُجّية الدليل الذي يستخدمه الفقيه للوصول إلى الحكم الشرعي.

ولكن المشكلة الفنية التي نواجهها في المقام هي: «بُعد هذه الطريقة عن المألوف في التصنيف الحوزوي لعلم الأُصول، ومن شرائط فنّ التصنيف أن لا يُعدّ طفرة مستنكرة ما دامت خطوات التدرج كافية في تحقيق الهدف؛ لذلك نرى أن الطريقة الثانية أقرب للتصنيف المألوف»(١).

#### الطريقة الثانية:

ترتكز هذه الطريقة على محور الاعتبار، فإنّ كلّ علم فيه مبادئ، وهذه المبادئ إن كانت بديهة فلا يُبحث عنها، وأمّا إذا كانت نظرية فلا بدّ أن تُبحث في علم آخر، يكون هذا العلم كالمقدّمة لذاك، وبها أنّ علم الفقه محور بحثه هو الحكم الشرعي، فيعتبر الحكم الشرعي مبدأً تصديقياً فيه، وحقيقة الحكم الشرعي هو الاعتبار، فلا بدّ من وجود علم يبحث الاعتبار بصفة عامّة، والاعتبار الشرعي بصفة خاصّة، وذلك العلم هو علم الأصول.

فهذه الطريقة تتمحور حول الاعتبار وشؤونه وتفصيلاته، وفيها خمسة عشر بحثاً، وهي:

١\_ تعريف الاعتبار.

٧\_ تقسيم الاعتبار إلى أدبي وقانوني.

٣\_العلاقة بين الاعتبارين.

<sup>(</sup>١) القطيفي، منير، الرافد في علم الأصول: ص٤٦. تقرير لأبحاث آية الله السيد على الحسيني السيستاني.

٥\_ مراحل الاعتبار القانوني.

٦\_ أقسام الاعتبار القانوني.

٧\_ العلاقة بين هذه الأقسام.

٨ \_ أقسام القانون التكليفي والوضعي.

٩\_ عوارض الأحكام القانونية.

١٠ وسائل إبراز الحكم القانوني.

١١\_ وسائل استكشافه.

١٢\_ وثاقة هذه الوسائل.

١٣ ـ التعارض الإثباتي والثبوتي بين وسائل الاستكشاف.

٤ ١ \_ التنافي بين الاعتبارات القانونية حين التطبيق.

٥١ ـ تعيين القانون عند فقد الوسيلة الإعلامية.

هذا أهم ما جاء في بيان الطريقتين المقترحتين في تدوين وتبويب علم الأُصول وكيفية منهجته الجديدة، وهناك أبحاث ضمنية عديدة ذُكرت في محلّها(١).

#### المقترح الثانى

وهو ما ذكره الشيخ جعفر السبحاني في مقال تحت عنوان: (اتجاهان في تدوين أصول الفقه واقتراحات لتطويره) يستعرض أولاً اتجاهين في تدوين مسائل علم الأصول، سواء عند الإمامية أو غيرهم:

الاتجاه الأوّل: ويسمّيه الاتجاه النظري المحض، وهو يعني إعطاء الموضوعية التامّة للقواعد الأُصولية، فما أنتجته تلك القواعد يكون معتبراً وما خالفها يُطرح، فالفروع الفقهية تابعة للقواعد الأُصولية، قال: «وانطلاقاً من ذلك صار علم أُصول الفقه علماً مستقلاً غير خاضع للفروع التي قد يُفتي فيها إمام مذهبٍ فقهي من دون

· INCREMENT

ورة التجديد في متهجة خلم الأصول

<sup>(</sup>١) أُنظر: المصدر السابق: ص٣١، ص٥٧.

ثمّ قال: «وامتازت كتب الإمامية في أُصول الفقه جذا الاتجاه».

الاتجاه الثاني: ويسمّيه الاتجاه المتأثر بالفروع الفقهية، وهو يعنى تبعيّة القواعد الأُصولية للفروع الفقهية التي عليها إمام مذهبِ معين، قال: «فأصحاب هذا الخط يقرّرون القواعد الأُصولية طبقاً لمّا قرّره أئمة المذهب في فروعهم الاجتهادية الفقهية، وتكون القاعدة الأُصولية منسجمة مع الفروع الفقهية، ولو خالفتها لسقطت عن الاعتبار».

ثمّ يذكر سماحة الشيخ مقترحاته لتطوير وتجديد طريقة التدوين والمنهج التعليمي لعلم الأُصول، من خلال عدّة نقاط:

النقطة الأولى: إفراد المسائل الكلامية والفلسفية المؤتّرة في التدوين والدراسة، من قبيل:

١\_ مسألة الحسن والقبح العقليين.

٢\_ الأعراض الذاتية والغريبة.

٣\_ قاعدة الواحد.

٤\_ مسألة المشتق والمبدأ وقياسه بالجنس والفصل، أو الصورة والمادة.

٥ ـ الجهات التعليلية والتقييدية في الأحكام.

٦\_ أصالة الوجود وأصالة الماهية.

٧ ـ مسألة اجتماع الأمر والنهي، وأنّ تركيب الهيولي والصورة اتحادي، أو انضمامي.

٨ ـ مسألة الشيء ما لم يجب لم يُوجد.

٩\_ الخارج المحمول والمحمول بالضميمة.

١٠ بحث المقولات العشر.

١١\_ الحركة القطعية والحركة التوسطية.

١٢\_ مسألة امتناع انتقال العرض.

النقطة الثانية: عزل القواعد الفقهية عن علم الأُصول، من قبيل:

١\_ أصالة الصحة.

٢\_ قاعدة التجاوز.

٣\_ قاعدة اليد.

٤\_ قاعدة القرعة.

٥\_قاعدة لاضرر.

٦\_ قاعدة لا حرج.

النقطة الثالثة: حذف ما لا علاقة له بعلم الأصول، من قبيل بحث مسألة الجبر والتفويض والأمربين الأمرين.

النقطة الرابعة: لا بدّ من انتهاج المنهج التطبيقي في علم الأُصول، أي: إدراج تطبيقات المسائل الأُصولية ضمن المنهج التعليمي - كما في علم الرياضيات - حتى لا تكون القواعد الأُصولية جافّة ولا تربّي الطالب على ملكة الاجتهاد والاستنباط.

النقطة الخامسة: لا بدّ من إجراء دراسة تاريخية لبعض المسائل الأصولية، من قبيل البحث عن حُجّية اللغوي؛ فهذه المسألة بحاجة إلى دراسة تاريخية لمعرفة الكيفية التي انتهجها أئمة اللغة الأوائل في تدوين مسائلهم، وكيفية تعيينهم معاني الألفاظ، وكذلك لا بدّ من دراسة المراحل التاريخية التي مرّت بها عملية تدوين الأخبار المروية عن أهل البيت الميلي فإنّ لها تأثيراً مباشراً في مسألة حُجّية خبر الثقة أو الخبر الصحيح. النقطة السادسة: حفظ الصلة بين الكتب والمناهج الأصولية القديمة والحديثة، وهذه من أهم المسائل التي لا بدّ أن تُراعي في الطرح الجديد(۱).



ررة التجديد في متهجة علم الأصول

<sup>(</sup>١) السبحاني، جعفر، مجلة پژوهش هاي أُصولي (دراسات أُصولية): العدد٧، ص٥٧ ـ ٨٤. مقال تحت عنوان: (اتجاهان في تدوين أُصول الفقه واقتراحات لتطويره).

وهو ما ذكره الشيخ محمد السند في مقالٍ تُرجم إلى اللغة الفارسية تحت عنوان: (رؤية جديدة إلى مباحث علم الأُصول).

يقترح سماحة الشيخ تقسيم علم الأصول على قسمين:

### القسم الأول: مباحث الدلالة

وهو بحث يرتبط بعلم البلاغة وعلم اللغة، وهذا القسم يشتمل على الأبحاث التالية:

١ ـ مبحث الوضع، الحقيقة والمجاز، أحوال الاستعمال.

٢\_ مبحث العام والخاص.

٣\_ مبحث المطلق والمقيد

٤\_ مبحث المفاهيم

٥ ـ مبحث دلالة الأمر على الوجوب، ودلالة النهى على الحرمة.

٦- دلالة الأدلّة النقلية على الحُجّية، مثل خبر الواحد، الشهرة، البراءة،
 الاستصحاب، الأُصول المحرزة، الترجيح والتخيير، قول المفتي والتقليد.

## القسم الثاني: مباحث الحكم وشؤونه

وهو بحث عن الحكم وموضوعه ومراحله ومتعلّقه، وارتباطه ببقية الأحكام وأقسامه، فهو بحث عن القانون وصياغته وارتباطه بعالم الاعتبار، وليس له ربط بمباحث الدلالة وعالم الألفاظ، وهذا القسم يشتمل على الأبحاث التالية:

١\_ مقدّمة الواجب.

٧\_ الضد.

٣\_ اقتضاء النهى للفساد.

٤\_ اجتماع الأمر والنهي.

العدد الخامس والسنة الثانية و ١٤٣٥ م. ١٣

٦\_ حقيقة النسخ.

٧- استصحاب العدم الأزلي، وهذه المسألة وإن كانت في مبحث العام والخاص،
 إلّا إنّه يبحث فيها عن كيفية تركّب موضوعات الأحكام.

٨\_مبحث الانسداد.

٩\_حقيقة الحكم الظاهري والجمع بينه وبين الحكم الواقعي.

١٠ حقيقة التكليف.

١١ ـ بعض تنبيهات الاستصحاب، من قبيل: البحث عن الحكم التعليقي، الحكم الوضعى والتكليفي، بقاء الشرائع السابقة.

١٢ ـ مبحث إمكان تصوير الجامع بين الصحيح والأعم.

١٣\_ حقيقة الإنشاء بلحاظ المنشأ لا بلحاظ أدواته.

١٤ - حقيقة المعنى الإسمي والحرفي.

٥١ ـ مبحث تداخل الأسباب والمسببات.

١٦\_ الملازمة بين حكم العقل وحكم الشرع، وبيان حقيقة الملازمة.

١٧ ـ مبحث الاعتبار، حقيقته وشؤونه العقلائية والشرعية.

١٨\_ حقيقة السيرة العقلائية وارتكازات العقلاء.

١٩ ـ حقيقة الوجوب والحرمة والصحة، وما يرتبط بذلك.

• ٢ ـ مفهوم الحُجّية والتخيير والتعذير.

ثمّ من خلال هذا التقسيم وهذا الترتيب تبرز وتتنقّح عدّة مسائل منهجية مهمّة: الأُولى: عندما ندقّق في منظومة الأحكام نجد أنّها على شكل هرم في رأسه الأحكام العقلية، أعمّ من أحكام العقل العملي والنظري، وفي وسط الهرم الأحكام والقوانين الاعتبارية والوضعية، وفي قاعدة الهرم الأحكام الشرعية، وهذه نقطة مهمّة ومؤثرة في معرفة النُظم الموجودة بين الأحكام.

I KNOTHING

الجديد مي متهجة علم الأصول

الثانية: يوجد هناك ارتباط وثيق وانسجام تامّ بين مجموع القضايا القانونية (منظومة الأحكام)، فهو كها في علم الرياضيات تحكمه مجموعة معادلات، وهذا باب مهم لمعرفة الارتباط بين الأحكام.

الثالثة: إنّ لغة القانون لها ألفاظ خاصة بها، كها في بقية اللغات، ولغة القانون هي أُصول التقنين العقلائي، وهي المعاني التصوّرية التي يصل المقنّن من خلالها إلى مراده، وقد سار المشرّع على نفس هذه الطريقة في بيان مراده وإيصاله للمخاطبين، وهذا مبحث يفتح آفاقاً جديدة؛ لمعرفة حدود وتعاريف وأقسام الأحكام، وكذا بيان ارتباط الحكم العقلي مع العقلائي والشرعي.

الرابعة: إنّ مباحث الدلالة لا ترتبط بلغة معينة؛ لأنّه لا ربط لها بالألفاظ، وإنّم تبحث عن المعاني وارتباط بعضها مع الآخر، وكيفية استخدامها وتحليلها والاستنتاج منها، فهي لها ارتباط بعلم البلاغة، وهذه العمومية والشمول تؤثّر في وضوح القواعد الأُصولية واستخدامها، وتأثيرها في فهم النصوص الروائية والقرآن الكريم.

الخامسة: من خلال التقسيم المتقدم لعلم الأصول يظهر فارق أساسي بين نوعين من مسائل علم الأصول؛ حيث إنّ القسم الأوّل يبحث عن مفردات القضايا القانونية، فهو يبحث عن المعنى بما هو وعن خصوصياته.

وأمّا القسم الثاني، فهو بحث عن المعاني بما هي متحقّقة في عالم الاعتبار العقلائي أو الشرعي؛ لذلك يمكن أن يُسمّى القسم الأوّل بالمباحث التصورية، والثاني بالمباحث التصديقية.

السادسة: إنّ التقسيم الثنائي المتقدّم يبيّن لنا مناهج استنباط الفقهاء، فبعضهم غلب في بحوثهم الفقهية الاعتباد على القسم الثاني؛ بحيث يتوصّلون إلى الأحكام الشرعية من خلال المعادلات والملازمات العامّة بين الأحكام والقوانين، أو من خلال تحليل الأحكام، أو التقسيم والتفريع، أمثال: الشهيد الأوّل، والشيخ جعفر كاشف الغطاء، والمحقّق الكركي، وكاشف اللثام، وصاحب الجواهر، وصاحب الرياض.

#### المقترح الرابع

وهو ما ذكره شيخنا الأستاذ صادق لاريجاني في مقال باللغة الفارسية تحت عنوان: (طرح جديد في تدوين وتبويب علم الأُصول)، حيث بيّن أنّ هناك عدّة أُمور تحتّم إصلاح المنهج القديم، وطريقة التدوين في علم الأُصول، وهي:

أوّلاً: وقوع الخلط في مباحث الألفاظ؛ حيث أُدرجت فيها بعض الأبحاث العقلية، كما أدرج صاحب الكفاية، مثل مسألة الضد والترتيب واجتماع الأمر والنهي في المقصد الأوّل والثاني، وهي مخصصة لمباحث الألفاظ، فلا بدّ أن تدوّن مباحث الألفاظ بشكل جديد.

ثانياً: توجد بعض الأبحاث الجديدة والمهمّة لا بدّ أن تُدرج في علم الأُصول؛ لو جود المناسبة والارتباط الوثيق بينها وبين علم الأُصول، كمباحث معرفة اللغة لو جود المناسبة والارتباط العثة التي هي قسم من الفلسفة التحليلية، وعلم تفسير المتون Hermenutics.

ثالثاً: هناك بعض الأبحاث المهمة والمصيرية في علم الأصول، بُحثت بصورة استطرادية في ضمن أبحاث أُخرى، لا بدّ أن تُفرد بالبحث والدراسة من قبيل مبحث: ماهية الحكم، ومبحث الحسن والقبح العقليين.

رابعاً: توجد بعض المسائل ليس لها دخل مباشر في الفقه إلّا بعدّة وسائط، ولكن لها تأثير مباشر في فهم المسائل الأُصولية نفسها، مثل مسألة (معرفة المناهج العلمية المتبعة في علم الأُصول)، فمن المناسب أن تُدرج هذه المسألة ضمن مدخل علم الأُصول.

التجديدني متهجة علم الأصول

<sup>(</sup>۱) السند، محمد، مجلة پژوهشهاي أُصولي (دراسات أُصولية): العدد٣، و٢، ص١٠١ ـ ١١١. مقال تحت عنوان: (رؤية جديدة إلى مباحث علم الأُصول).

خامساً: خلو المسائل الأُصولية المهمّة عن التطبيقات الفقهية، مع أنّها أُمور مهمّة تُنمّى قابلية الطالب وملكته على كيفية تطبيق المسائل الأُصولية.

سادساً: هناك خدمات عديدة يقدّمها علم الأُصول لبعض العلوم الأُخرى، مثل علم الحقوق، فلسفة اللغة، فلا بدّ من إضافة أبحاث تُدرَس لتُبيّن هذه الخدمات والاستخدامات.

ولأجل هذه الملاحظات والإشكالات لا بدّ من تنظيم علم الأُصول بصورة جديدة، وهي تتكون من قسمين:

القسم الأوّل: وهو مبحث فلسفة علم الأُصول، أو المدخل إلى علم الأُصول، وتُعتبر وتُدرج في هذا المبحث جميع المسائل الناظرة إلى علم الأُصول وليست منه، وتُعتبر من الدرجة الثانية في الأهمية.

القسم الثاني: تنظيم مسائل علم الأُصول بصورة جديدة تتمحور حول الحكم. وبذلك ستكون أبحاث علم الأُصول كالآتى:

فلسفة علم الأُصول، أو المدخل، وفيه أقسام:

القسم الأوّل: في معرفة علم الأُصول، وفيه مقدّمة وفصول:

المقدمة: معنى فلسفة علم الأُصول.

الفصل الأوّل: تعريف علم الأُصول وتدوينه.

الفصل الثاني: الاعتباريات.

الفصل الثالث: مصادر ومناهج علم الأُصول.

الفصل الرابع: أحكام العقل العملي والنظري.

الفصل الخامس: سيرة وبناء العقلاء.

القسم الثاني: كلّيات مباحث اللغة، وفيه مقدّمة وفصول:

المقدّمة: التحقيق في مباحث اللغة.

الفصل الأوّل: المعنى والنظريات فيه.



الفصل الثالث: نظرية استعمال الألفاظ.

الفصل الرابع: الأفعال التي تُستخدم للإفهام.

الفصل الخامس: الحقيقة والمجاز وعلاماتها.

الفصل السادس: المعاني الحرفية.

الفصل السابع: الحقيقة الشرعية.

الفصل الثامن: الصحيح والأعمّ.

القسم الثالث: كلّيات مباحث تفسير المتون (الهرمنوطيقيا)، وفيها مقدّمة وفصول:

المقدّمة: الاصطلاحات المختلفة للهرمنو طيقيا.

الفصل الأوّل: معنى المتون.

الفصل الثاني: معنى التفسير وماهيته.

الفصل الثالث: شرائط الفهم وأثر الأحكام المسبقة.

الفصل الرابع: فهم المتون الدينية وارتباطها بالخارج.

القسم الرابع: علم الأُصول والعلوم الأُخرى، وفيه مقدّمة وفصول:

المقدمة: فائدة هذا البحث.

الفصل الأوّل: علم الأُصول والفلسفة والكلام.

الفصل الثاني: علم الأصول وفلسفة الفقه.

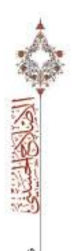
الفصل الثالث: علم الأُصول وفلسفة الحقوق.

الفصل الرابع: علم الأُصول والهرمنوطيقيا.

الفصل الخامس: علم الأصول وفلسفة اللغة.

الفصل السادس: علم الأُصول في الروايات.

وهذه الأبحاث تدرج في فلسفة علم الأُصول أو المدخل إلى علم الأُصول.



أمّا ترتيب وتنسيق مسائل علم الأُصول فهي أيضاً على أقسام: القسم الأوّل: ماهية الحكم، وفيه مقدّمة وفصول:

المقدمة: التدوين والتبويب الجديد.

الفصل الأوّل: النظريات المختلفة في بيان ماهية الحكم.

الفصل الثاني: مبادئ الحكم.

الفصل الثالث: مراتب الحكم.

الفصل الرابع: متعلّق الحكم وموضوعه.

القسم الثاني: أقسام الحكم، وفيه فصول:

الفصل الأوّل: الحكم التكليفي والوضعي.

الفصل الثاني: أقسام الحكم التكليفي الخمسة.

الفصل الثالث: الواجب المشروط والمطلق.

الفصل الرابع: الواجب المعلّق والمنجّز.

الفصل الخامس: الواجب التعبّدي والتوصّلي.

الفصل السادس: الواجب النفسي والغيري.

الفصل السابع: الواجب التعييني والتخييري.

الفصل الثامن: الواجب العيني والكفائي.

الفصل التاسع: الواجب الموسّع والمضيّق.

القسم الثالث: عوارض الحكم، وفيه فصول:

الفصل الأوّل: تضاد الأحكام وعدمه.

الفصل الثاني: مبحث الضد.

الفصل الثالث: مقدمة الواجب (استلزام وجوب المقدمة من وجوب ذيها).

الفصل الرابع: اجتماع الأمر والنهي.

الفصل الخامس: نسخ الحكم.

القسم الرابع: إظهار وإبراز الحكم، وفيه فصول:

الفصل الأوّل: مدلول صيغة الأمر ومادّته.

الفصل الثاني: مدلول صيغة النهي ومادّته.

الفصل الثالث: مفاد صيغة الماضي والمضارع.

الفصل الرابع: ماهية الجملة الخبرية والإنشائية.

الفصل الخامس: مبحث المشتق.

الفصل السادس: المفاهيم.

الفصل السابع: العام والخاص.

الفصل الثامن: المطلق والمقيد.

الفصل التاسع: المُجمل والمبيّن.

القسم الخامس: امتثال الحكم، وفيه فصول:

الفصل الأوّل: حقيقة الامتثال.

الفصل الثاني: الامتثال بعد الامتثال.

الفصل الثالث: الامتثال الإجمالي.

الفصل الرابع: إمكان التوسعة في مقام الامتثال والفراغ.

الفصل الخامس: مبحث الإجزاء.

القسم السادس: الخُجّية على الحكم، وفيه فصول:

الفصل الأوّل: معنى الحُجّية.

الفصل الثاني: حُجّية القطع.

الفصل الثالث: أقسام القطع.

الفصل الرابع: العلم الإجمالي.

الفصل الخامس: مبحث التجرّي.

الفصل السادس: إمكان التعبّد بالظن.

الفصل السابع حُجّية الظواهر.

الفصل الثامن: حُجّية الإجماع.

الفصل التاسع: حُجّية الخبر المتواتر.

الفصل العاشر: حُجّية الشهرة.

الفصل الحادي عشر: حُجّية الخبر الواحد.

الفصل الثاني عشر: حُجّية مطلق الظن.

القسم السابع: الأُصول العملية، وفيه مقدّمة وفصول:

المقدمة: تعريف الأُصول العملية.

الفصل الأوّل: أصالة البراءة.

الفصل الثاني: أصالة التخيير.

الفصل الثالث: أصالة الاحتياط.

الفصل الرابع: تنبيهات البحث.

الفصل الخامس: الاستصحاب.

الفصل السادس: تنبيهات الاستصحاب.

القسم الثامن: تعارض الأدلّة، وفيه مقدّمة وفصول:

المقدمة: تعريف التعارض.

الفصل الأوّل: أصالة التساقط.

الفصل الثاني: مقتضى الروايات في باب التعارض.

الفصل الثالث: التعدّي عن المرجّحات المنصوصة.

الفصل الرابع: الجمع العرفي.

الفصل الخامس: انقلاب النسبة.

الفصل السادس: بيان المرجّحات المستفادة من الروايات. الفصل السابع: المرجّحات الخارجية. هذه كلّيات المسائل التي لا بدّ أن يكون عليها علم الأُصول في هذا المقترح، وهناك مسائل فرعيّة عديدة تضاف إلى هذه الكلّيات في المنهجة والتدوين (١١).

وبذلك نكون قد ذكرنا أربع رؤى مقترحة لتجديد منهج علم الأُصول والطريقة الحديثة في تدوين مسائله وأبحاثه، وهي تعتبر من آخر النظريّات في هذا المجال، وهي حَرِيّة بالتدقيق والبحث لمعرفة الصواب من غيره، أو الأفضل من الفاضل، ومعرفة وجوه الاشتراك والاختلاف؛ حتى يمكن التمييز الصحيح، وبتبعه تُؤخذ الخطوات العملية في ذلك.

#### وجهة نظر

إنّ التجديد والتطوير والتغيير في منهجة مسائل علم الأُصول ـ وترتيب أبحاثه وأبوابه ـ يمكن أن يكون بأحد نحوين:

الأوّل: أن يكون ذلك الإصلاح والتغيير تابعاً لرؤية فرديّة شخصية لمسائل علم الأُصول، والتي يعتقد صاحبها أنّها هي الطريق الأمثل والأفضل، بل والصحيح لتدوين مسائل هذا العلم ومنهجة أبحاثه، ومن الواضح أنّ هذه قضيّة شخصيّة تتبع قناعات الأفراد من ذوي الاختصاص، والكلّ حرُّ في طرح رؤاه ونظرياته، طبعاً حسب ما يطرحه من أدلّة وبيانات علميّة، لا كيفها كان.

الثاني: أن يكون الإصلاح والتغيير من أجل الوصول إلى الطريقة المُثلى، التي يجب أن يكون عليه مسير الأبحاث أن يكون عليها ذلك العلم في منهجه التعليمي العام، وهو الذي عليه مسير الأبحاث في المنتديات والمراكز العلمية، وهو ما يرتاده طلاب العلوم وذوو الاختصاص.

وقد تقدّم أنّ هذا المنهج كفيل بصناعة الذهنية العامّة وطريقة التفكير، التي يكون عليها الطلاب والدارسون عادة.

ومثل هذا الأمر لا يحقّ للذوق والرأي الشخصي أن يتحكّم فيه، بل يجب أن يقوم بهذا الدور لجنة علميّة متخصّصة تعيّن أفضل الطرق وأقرب السبل المؤدّية لهدف

<sup>(</sup>١) لاريجاني، صادق، پژوهش وحوزه: العدد ٥، ص ١٦ ـ ٢٩. مقال نشر في المجلة باللغة الفارسية.

ذلك العلم، وكذا تعيين الأولويات المتجدّدة، سواء في التأثير والفاعلية، أو الأهمّية والحيوية، حتى نخرج بمنهجة أقلّ أخطاء وأكثر فائدة. وهذا ما دعا إليه العديد من العلماء والأفاضل(١١).

<sup>(</sup>١) السبحاني، جعفر، مجلة پژوهشهاي أُصولي: العدد٧، ص ٨٣. مقال تحت عنوان: (اتجاهان في تدوين أُصول الفقه واقتراحات لتطويره).



السيد محمد الشجاعي<sup>(۱)</sup> ترجمة: الشيخ فضيل الجزائري

#### مقدمة

تناولنا في هذا البحث مسألة المَعَاد ورجوع الموجودات إلى المبدأ المتعال بصفة إجمالية، وعود الإنسان بصفة تفصيلية، وذلك على ضوء الآيات والروايات والتحقيقات الحكمية والعرفانية، ونظراً لعمق المسألة ولطافتها، وما تحمله من أسرار شأنها شأن الحقائق القرآنية والوجودية؛ ركّزنا أكثر على النصوص الدينية وما تنطوي عليه من كنوز ودقائق، وجعلناها محور دراستنا هذه.

ولفهم المسألة بشكل أفضل وأدقّ؛ ابتعدنا عن السطحية في التعاطي معها معرفياً، مع الاستفادة من القراءات التي لا تصطدم بالنصوص وتبدو أقرب إلى الحقيقة، وحاولنا أن نتجنَّب القراءات التي تحدّد من حرية الفكر، ولا تترتب عليها نتائج معرفية مهمّة، مع الإشارة إلى ما وصلنا إليه من تحقيقات.

ونأمل أن لا يخلو هذا العمل المعرفي من فائدة، وأن يكون قد ساهم في تعميق هذه المسألة أكثر، كما نأمل من المحقّقين أن يسعوا إلى معرفة أكمل وأوسع في هذه المسألة والأسرار التي تنطوي عليها، بالتعمّق في النصوص الدينية، أي: القرآن

(١) كاتب وباحث إسلامي.

الكريم، والروايات، والبيانات التي وصلت إلينا من المعصومين الحيلاً. ولا يخفى أنّه قد نجانب الحقيقة في هذه الدراسة حين قراءتنا للنصوص الدينية، وهذا شأن جميع القراءات البشرية. والله هو الهادى.

### الرجوع الكلي

يُعدُّ المَعَاد أو الرجوع إلى الحقّ تعالى في النصوص الدينية مسألة كلّية وعامّة، لا تطال خصوص الإنسان أو طيفاً خاصاً من الموجودات، كما توهّم ذلك بعض الباحثين، فبالرجوع إلى الآيات القرآنية والروايات، والتأمّل القليل في الإشارات التي تنطوي عليها؛ نعلم بكلّية المسألة وعموميّتها.

فأصلُ الوجود من المبدأ المتعال، وإلى هذا المبدأ يعود في نهايته، وهذا العَوديتمّ على أساس حبّ الموجود لجمال الوجود المطلق وجلاله، ولكمالاته العالية وغير المتناهية.

وهذا العلم أو الشعور سارٍ في جميع مراتب الوجود؛ ممّا يجعل كلّ وجود ينال حظّه من هذا الشعور بها يتناسب مع مرتبته الوجودية، وليس صحيحاً ما يُقال: إنّ بعض المراتب لا تتحلّى بهذه الحيثية. وبالتالي كلّ مفردة وجوديّة نالت حظاً من هذا الوصف الجهالى؛ ما فتئت تتحرك بعشق نحو أعلى مرتبة منه.

## المُعَاد الكلي في القرآن

إِنَّ الآيات القرآنية التي تشير إلى عموم المَعَاد، \_ وأنَّه أمرٌ كلِّي وشامل \_ كثيرةٌ كما لا يخفى على المحققين، ونحن نشير فيما يلي إلى الآيات التي لها لحن خاصُّ يتصل بهذه المسألة:

١-﴿ يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَّحَمَاءَ كَطَيّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ حَلْقِ نُعِيدُهُۥ وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَا فَعِلِينَ ﴾ (١).

(١) الأنبياء: آية ٤٠٨.

A INDIAN

فالعبارة هذه: ﴿كَمَابَدَأُنَآ أُوّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ. ﴾ تشير بصر احة إلى أنَّ أصل المسألة، أي: إنَّ الخلق الذي أوجدناه أوّل مرّة هو نفسه الذي نعيده في المرّة الأخيرة.

٢ ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعُدَ اللَّهِ حَقًا إِنَّهُ بَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ لِيَجْزِى اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمَلُواْ الطَّلِحَتِ بِالْقِسْطِ وَاللَّذِينَ كَفُرُواْ لَهُمْ شَرَابُ مِّنْ جَمِيمٍ وَعَذَابُ اللَّيْمُ بِمَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ ﴾ (١).

بعدما بين الله عزّ وجل رجوع النّاس جميعهم إليه تعالى: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ﴾، وأنّ هذا الأمر يمثّل وعد الله تعالى: ﴿ وَعُدَاللّهِ حَقًّا ﴾، عمد إلى بيان حقيقة أُخرى، وهي أنّ هذا العَود يمثّل زاوية من عمليّة عَود كلّية، تتمثّل في إعادة جميع الخلق.

وبعبارة أجلى: فإنّه تعالى بعدما بين عَود خصوص الإنسان إلى الدار الآخرة، وأنَّ هذا العَود وعدٌ إلهي حقّ، تعرّض إلى مسألة كلّية تتضمّن عَود الإنسان، وأنّه حتميُّ لا يمكن أن يتخلّف، وهذه المسألة الكلّية هي أنَّه تعالى كما بدأ الخلق أوّل مرّة يعيده هو بذاته إليه تعالى: ﴿إِنَّهُ رَبِيَدُوُ الْمُؤْلُونَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾.

إنَّ الضمير في كلمة: (يُعيده) يرجِع - كما هو جليّ عند علماء اللَّغة - إلى (الخلق)، ومهما كانت دلالة كلمة (الخلق) في الجملة (يبدأ الخلق) فإنَّما تشمل الخلق؛ وبالتالي تطال الاعادة أيضاً.

٣- ﴿ أَوَلَمْ يَرَوَّا كَيْفَ يُبَدِئُ اللَّهُ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ ۚ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ \* قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْءِ قَدِيرُ ﴾ (٢).

يذكّر الله تعالى في الآية الأُولى الكفار الذين غفلوا عن مسألة العَود إلى الله تعالى، مبيّناً لهم بقصد الهداية والإرشاد أنَّ هذا الأمر كلّي يطال جميع الخلق، ويحثّهم على التفكّر في سياق هذه الهداية الشاملة، المشيرة إلى حقيقة، هي أنّهم إذا تأمّلوا جيداً في نظام الوجود يجدون أنّ بدء الخلق كها كان هيّناً بالنسبة إلى الذات المقدسة كذلك عَود

<sup>(</sup>١) يونس: آية ٤.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: آية ١٩ـ٢٠.

الخلق يكون سهلاً ويسيراً، وفي النهاية يلتفتون إلى أنّ رجوعهم إليه تعالى لا محالة واقع كذلك. وفي الآية الثانية يشوّقهم إلى السير في الأرض؛ حتى ينظروا في خلق الله تعالى كذلك دافي بدأ وكيف يعود متصلاً إلى نشأةٍ أُخرى، وكلّ ذلك خاضعٌ لقدرته تعالى ومشيّته.

فبالتأمّل في مضمون الآيتين الكريمتين والتدبّر جيداً في السياق؛ يتجلّى لنا أنّ الله تعالى يريد من خلال هذا الإرشاد أن يبيّن لهؤلاء الغافلين عن المعاد أنّ رجوع الإنسان إلى الله تعالى يقع في سياق كلّي وشامل، هو عَود الخلق بأجمعهم إلى الله تعالى.

وبعبارة واضحة: إنّ الله تعالى يريد أن يفهم النّاس هذه الحقيقة، وهي أنّه لما كان الوجود وعودُه بمشيّة الحقّ تعالى، وأنّ هذا العَود والحركة نحوه تعالى أمرٌ معلوم لديكم إذا تدبرتم في آياته تعالى، وأنّه سنة كلّية يخضع لها الوجود، فكذلك أنتم بوصفكم قطعة من الوجود لا تُستثنون عن هذه السنة؛ فمصيركم الرجوع لا محالة إلى الحقّ تعالى.

٤ ﴿ اللَّهُ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ أَنَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (١).

إنّ التأمل جيداً في الآية المباركة يوصلنا إلى هذه الحقيقة، وهي أنّ الله تعالى هو الذي بدأ الخلق: ﴿ يُبَدُّهُ أُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الل

٥ ﴿ وَهُو اَلَّذِى يَبْدَوُّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ، وَهُو أَهْوَنُ عَلَيْهٌ وَلَهُ اَلْمَثُلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضِ وَهُو اَلْمَوْنُ عَلَيْهٌ وَلَهُ اَلْمَثُلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضِ وَهُو الْعَزِينُ الْحَكِيمُ ﴾ (٢).

إنّ الآية المباركة تُشير إلى السُّنة ذاتها، إلّا أنها تتضمن نكتة جديدة، وهي أنّ عملية الإعادة (أي الحشر) ليست عسيرة بالنسبة إلى الله تعالى، وأنّ هذا العَود الكلّي شأنه شأن أصل الخلق، يتحقّق على أساس المشيّة الإلهية المطلقة وبمقتضى إرادته تعالى النافذة، فكما أنّ الوجود تحقّق وفق نظام يمثّل تجلّياً للمشيّة الإلهية، كذلك العود إليه

<sup>(</sup>١) الروم: آية ١٢.

<sup>(</sup>٢) الروم: آية ٢٧.

بعبارة واضحة: إنّ العناية الإلهية اقتضت أن تكون مفردات الخلق بنحو يجعلها تتحرك تجاه أمر مرتكز في فطرتها، متبعة في ذلك سُبلاً محددة، وفق سُننِ خاضعة لإرادته تعالى لا تختلف ولا تتخلّف، وكلّ هذا هيّنٌ بالنسبة إلى الله تعالى، فكما أنّ إيجاد الموجودات أو تحقّقها يخضع لسلسلة من السُّنن الحاكمة التي تمثّل المشيّة الإلهية، رجوعها أيضاً أو حركتها نحو الحقّ تعالى يبدأ من أوّل تحقّقها الخارجي وفق سُننِ حاكمة محدّدة، إلى أن تصل إلى الحقّ تعالى.

وإذا شئنا التمثيل لهذه الحقيقة بمثال مادّي نقول: إنّ التراب بوصفه حقيقة خارجية أوجده الله تعالى بإرادته، وفق سلسلة من السُّنن الحاكمة والأسباب القاهرة، يتحرّك وفق سُنن تكوينية وأسباب حاكمة، مفجِّراً ما أُودِعَ فيه من قابليات، وقاطعاً مراحل تكاملية ومراتب عروجيّة حتى يصير نباتاً معيّناً، فهذا التراب إن وجد في الخارج وفق سُنن تكوينية حاكمة، وعلل قاهرة خاضعة لربوبية الله ومسلّمة لإرادته تعالى، فحركته نحو النباتية تخضع لسُنن قاهرة وعلل حاكمة تحت هيمنة إلهية شاملة، فكذلك عَود الخلق إلى الحقّ تعالى ورجوعه إليه أمرٌ يخضع لقوانين قاهرة وأسباب حاكمة، تحت هيمنة إرادته ومشيّته، وكلّ ذلك هيّن وسهل بالنسبة إليه تعالى: ﴿وَهُوَ أَهُونُ عَلَيْهِ ﴾.

٦ ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُو مَن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ قُلِ ٱللّهُ يَكْبَدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ قَالَ ٱللّهُ يَكْبَدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ قَانَى اللّهُ يَكْبُدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ قَانَى اللّهُ يَكْبُدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ قَانَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَاكُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلّ

<sup>(</sup>١) يونس: آية ٣٤.

# ٧ ﴿ فَسَيَقُولُونَ مَن يُعِيدُنَا قُلِ ٱلَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّقِ ﴾ (١).

هذه الآية تُشير إلى أنّ إعادة الإنسان من أفعال مبدأ الوجود الذي أوجد الإنسان في البداية، ﴿ اللَّذِى فَطَرَكُمُ أَوَّلَ مَرَّوَ ﴾، فقولُه تعالى مخاطباً نبيه الكريم: ﴿ اللَّذِى فَطَرَكُمُ أَوَّلَ مَرَّوَ ﴾، فقولُه تعالى مخاطباً نبيه الكريم: ﴿ اللَّذِى فَطَرَكُمُ أَوَّلَ مَرَّوَ ﴾، فقولُه تعالى مخاطباً نبيه الكريم: ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

ما ذكرناه من نصوص قرآنية يمثّل نموذجاً من الآيات التي تنطوي - في مجموعها - على مضمونٍ واحد، وهو: أنّ إيجاد المخلوق يلازم الإعادة والرجوع، فالآيات السابقة تحكي عن هذه الحقيقة، وهي أنّ إرادة الله إذا تعلّقت بإعادة المخلوق وإرجاعه نحو المبدأ، فهذه الإعادة لا تتمّ إلّا إذا تمّ الجعل والإيجاد في المرّة الأولى.

#### إعادة الموجود ملازم للخلقة

تأسيساً على ما سبق؛ وبالتأمّل في محتوى الآيات السابقة، نصل إلى حقيقة مهمّة، حاصلها: أنّ الخلق والإيجاد ملازم للإعادة والإرجاع، بمعنى أنّ إعطاء الوجود لكلّ موجود من جانب الحقّ تعالى لا ينفكّ عن خصوصيات العَود والحركة نحو المبدأ (الحقّ تعالى)، وأنّ هذه الخاصيّة أو دعتها العناية الإلهية في صميم كيانه، وبالتالي تقتضيها ذات كلّ مخلوق.

وببيانٍ آخر: أنّ كلّ مخلوق أودعت العناية الإلهية في صميم ذاته الشعور بالكمال المطلق واللّامتناهي، فينجذب بطبعه نحو هذا الكمال المطلق، ويشرع في طيّ مراحل العروج والسير في مراتب الكمال، إلى أن ينتهي به المطاف إلى الحقّ تعالى: ﴿ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلمُنَّكُيٰ ﴾ (٢)، فبمجرّد أن تتحقّق عملية الخلق أو الإيجاد يشرع الموجود (متعلّق الإيجاد) في الحركة والسير، وذلك لما أُودع في فطرته من شعور بالكمال المطلق، والنسبة الحُبيّة التي تحرّكه نحو هذا الكمال.

<sup>(</sup>١) الإسراء: آية ٥٠.

<sup>(</sup>٢) النجم: آية ٤٢.

فإذن: كلَّ مخلوق مجهّز بهيئة وجوديّة خاصّة يمتلك في أعماقه الشعور بالكمال الذي لا يتناهى، ويتحرّك نحوه بها يناسب هذا الشعور، ويسعى جاهداً للوصول إلى هذا الكمال اللّامتناهي (الحقّ تعالى).

## لكلّ موجود جهاز وجودي خاصّ

لكلّ موجود مرتبةٌ خاصة من حقيقة الوجود، وطورٌ خاص من أطوارها، وبالتالي تمثّل الوجودات المختلفة مراتب مختلفة وأطواراً متعدّدة لهذه الحقيقة.

وبتعبير آخر: إنَّ لكلَّ مرتبة وجودية هندسة خاصّة تنطوي على كمالات وجودية وفعليات خاصّة، واستعدادات وقابليات أُودعت في متن ذاتها.

وعليه؛ فإنّ كلّ وجود يتمتّع بها يتناسب مع هندسته الخاصّة بكهال الحياة والعلم والقدرة والإرادة وما أشبه ذلك، ويتحلّى أيضاً بقابليات واستعدادات.. تؤهّله لطيّ طريق التكامل والسير نحو الكهال الأعلى، تحت هداية موجود غير متناهٍ في الكهالات والفعليات.

#### الموجودات والهداية نحو المبدأ

تتمثّل هذه الهداية في الهداية التكوينية الكلية التي أشارت إليها الآيات القرآنية في مواطن متعدّدة، وقد أشار إلى هذه الحقيقة النبي موسى الميلا في جوابه لفرعون حينها سأله عن هوية الحقّ تعالى: ﴿ قَالَ رَبُّنَا ٱلَّذِي ٓ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلِقَهُ مُ مُ هَدَىٰ ﴾ (١). قال موسى الميلا لفرعون: ربي الذي أدعوك إليه، هو الذي ألبس كلّ شيء حلّة الوجود وهندسه بهندسة خاصّة: ﴿ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلِقَهُ مِ ﴾، وهذه الهندسة التكوينية هي التي تهديه إلى الطريق الذي يتعيّن عليه اتباعه في سَيره نحو المقصود، فإنّ لكلمة: (خلقه) التي جاءت في الآية الشريفة والتي تعني: (الخلقة الخاصّة) التي يتمتّع بها كلّ مخلوق، معنى سامياً وعميقاً جدّاً، وأعمق منها كلمة: (ثم هدى) التي تشير إلى الهداية إلى معنى سامياً وعميقاً جدّاً، وأعمق منها كلمة: (ثم هدى) التي تشير إلى الهداية إلى

<sup>(</sup>١) طه: آية ٥٠.

المقصد، وهذه الهداية مترتبة على إعطاء الوجود الخاصّ والهندسة الخاصّة.

وبتعبير آخر: ما تحقّق في المرحلة الأُولى هو إعطاء الوجود الذي يحمل في صميمه الهندسة الخاصّة، ثمّ الهداية إلى المقصد الأسنى والكمال الذي لا يتناهى بها يتناسب مع ذلك التصميم وتلك الهندسة؛ ممّا يجعله يتحرّك بحبّ وشوق نحو ذلك الكمال اللّامتناهي والمقصد الأسمى، وهذا التحليل يجلّي لنا معنى الآية الكريمة: ﴿اللّهُ يَبْدُوّا ٱلْخَلِقَ ثُمّ يَعُيدُهُ, ﴿ وأشباهها من الآيات الأُخرى، فالوجود وما أُودِعَ فيه من الشعور باللّامتناهي، والتعلّق الحبيّي به، والحركة نحوه، وتعيين الطريق.. كلّ ذلك هداية وعناية منه تعالى: ﴿ قَالَ رَبُنَا اللّهِ يَعْ الْحَرَى الْمَعْ عَلَقَهُ أَمُ هَدَىٰ ﴾.

## الهندسة الخاصة تُحدد الطريق والمقصد

إنّ الهندسة الخاصة لكلّ موجود - المستفادة من كلمة (خلقه) في العبارة: ﴿أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ, ﴿ مِي التي تحدّد جهة الهداية نحو المقصد الذي يُطلَب ويُتوخّى، وتُحدِّد الطريق الذي يتعيّن قطعه واتباعه؛ ولهذا نرى (الهداية) في الآية المباركة جاءت بعد العبارة: ﴿أَعْطَىٰ كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ, ﴾ مع لفظة (ثمّ) التي تفيد الترتب، ففي الحقيقة أنّ عملية إعطاء الوجود الخاصّ والهيئة الخاصّة من ناحية العناية الإلهية، تمثّل عين الهداية نحو المقصد والطريق الموصل إليه.

## الهندسة الخاصة وموجبات العروج التكاملي

ذكرنا من قبل أنَّ لكلَّ موجود خاصٌ هندسة خاصّة تنطوي من جهة على كمالات بالفعل، ومن جهةٍ أُخرى على كمالات بالقوّة مندكّةً في صميم ذاته.

وما يجدر ذكره هنا أنّ ما هو مستودع بالفعل أو بالقوّة في موجودٍ ما غير ما هو مستودع في آخر؛ وعلى أساس هذا الاختلاف والتفاوت في الفعليات والقابليات يتفاوت الحُب والشعور بالمقصد الأسنى، وبتبعه تتفاوت الطرق والحركات نحو المقصد.

وعلى هذا؛ يجب أن لا نتوقع حركة محدّدة وطريقاً واحداً من جميع الموجودات، حتى

لا نقع في المقايسة الخاطئة، ونقيس الإنسان مثلاً بغيره من المخلوقات، فإذا لم نجد فيها الشعور نفسه والحبَ ذاته كمّاً وكيفاً، نحكم حينها بأنّها فاقدة لتلك الأمور والحيثيات، وكذلك بالنسبة إلى الحركة والعروج نحو المقصد الأعلى، فإذا لم نعثر فيها على النوعية ذاتها التي للإنسان في عروجه التكاملي كمّا وكيفاً، نحكم عليها بأنّها فاقدة للحركة وللسير نحو الحقّ تعالى، وهكذا نجعل الإنسان هو المعيار في حكمنا على الموجودات الأُخرى، ونحكم عليها بأحكام خاطئة انطلاقاً من أُمور تخصّ الإنسان فقط.

### المقايسة الخاطئة مانعة من الوصول إلى الحقائق

لا شكِّ في أنَّ المقايسة الخاطئة حرمت شريحة كبيرة من النَّاس من أن يصلوا إلى الحقائق في أبعادها المختلفة، وأضحت حجاباً مانعاً أمام نيل تلك الخبرات، فمن النَّاسِ مَن يجعل نفسه مرآةً كاشفةً ينظر من خلالها إلى غيره، ويحكم عليه بأحكام غرر صحيحة؛ وبالتالي يجرم نفسه وغره من المعارف الإلهية والحقائق الواقعية؛ فإذا قلنا: إنَّ ثمة موجودات تتحلَّى بالكمالات الإلهية كالحياة، والشعور، والإرادة، والقدرة، وما أشبه ذلك، وتتحرُّك نحو الكمال المطلق بشوق ومعرفة، وتطلب الوصال والزلفي، وتسعى إلى أن تتحقّق بمقتضيات العبودية حتى تصل إلى المقصد الأسنى.. أجابوا سريعاً: إنَّها تشبه الإنسان، وتتحلَّى بالكمالات نفسها التي يتحلَّى بها الإنسان، من قبيل: العلم، والحب، والقدرة، والإرادة، وتتّصف بالعبودية شأنها شأن الإنسان، وتتحرُّك نحو المقصد الأعلى مثله تماماً. وإذا اتفق أن عثروا فيها على حيثيات تختلف عن الإنسان؛ عمدوا إلى المقايسة الخائطة رافضين المثليّة في تلك الكمالات؛ وبالتالي ينفون عنها كل كمال يشبه الكمال الذي يتحلَّى به الإنسان، من الشعور والحب والحركة العبودية، وما أشبه ذلك، وإذا كانت هناك نصوص دينية ترفض هذا الأمر، وتؤكّد عدم الفرق بين هذه المخلوقات وبين الإنسان في الحيثيات نفسها، راحوا يلوون معانيها بتأويلها حسب ما يعتقدون، مستخدمين المغالطة نفسها، أي: تلك المقايسة الخاطئة. إنّ ما يرفضه هؤلاء من كهالات للوجودات التي لا تُشبه الإنسان، يمثّل في الحقيقة رفضاً لشدّة الكهالات الموجودة في الإنسان، أي: إنّ الرفض لوحدة الكيفية والكمّية، وليس رفضاً لمطلق الكهالات والحيثيات، فالوجودات الدانية منها تتحلّى بمرتبة دانية من تلك الكهالات، فمثلاً: إذا قالوا: إنّ التراب لا حياة له، فمعنى قولهم هذا في الحقيقة أنّ المرتبة المفقودة هي المرتبة التي يتحلّى بها الإنسان من الحياة، والتحليل نفسه يجري على قولهم: إن التراب لا علم له ولا إرادة و... فإنّ مقصودهم من هذا القول أنّ المرتبة العالية من تلك الحيثيات غير متحقّقة في التراب. وكذلك الأمر في الحب والحركة العبودية نحو المقصد الأعلى؛ فإنّ مرادهم هو أنّ هذه الأمور مفقودة في التراب بتلك الشدّة والكيفية المتحقّقتين في الإنسان.

وببيانٍ آخر: إنّ مَن يُنكر تحقق هذه الحيثيات الكهالية في الجهادات غافلاً عن المراتب الأُخرى من تلك الكهالات أو جاهلاً بها، ينفي عنها المرتبة الشديدة منها، لا مطلق الكهال، فإنّ المحجوب عن المراتب الأُخرى والذي يعلم فقط بالكهالات الإنسانية والحيوانية والنباتية - لا يمكن له أن ينفي تلك الحيثيات عن غير هاته المراتب، فلا يُمكن له مثلاً أن ينفي مطلق الحياة عن الجهاد، وكذا مطلق الوعي ومطلق الحب والحركة العبودية نحو الحقّ تعالى، وما أشبه ذلك من الكهالات.

## الحيثيات المشكّكة

في ضوء التحليل السابق يتجلّى لنا أنّ الوجود لا يسري في مراتبه على وتيرةٍ واحدة، بل يُبرِز آثاره في كلّ مرتبة حسب ما يسعه ظرفُها.

إذن؛ كل مرتبة تقع في السَّريان الوجودي تمثّل مرتبة خاصّة من الوجود المطلق؛ وبالتالي تتحلّى بالحيثيات الكهالية، من قبيل: الحب، والشعور، والحركة العبودية، وما أشبه ذلك. حسب السعة التي يتّصف بها ظرفُها وبها يتناسب مع قابلياتها، فالحب في مرتبةٍ غيره في مرتبةٍ أُخرى شدّة وضعفاً، وكذلك الشعور في مرتبةٍ غير الشعور في مرتبةٍ أُخرى شدّةً وضعفاً، وأخرى شدّةً وضعفاً، والحركة العبودية في مرتبةٍ غيرها في مرتبةٍ أُخرى شدّةً وضعفاً،

7/0

وهكذا الأمر بالنسبة إلى جميع الحيثيات، وهذه الحقيقة ترشدنا إليها الآيات الأُولى من سورة الأعلى ببيانٍ مختصر وبمحتوى يحيّر العقول: ﴿سَبِّحِ السَّمْرَيِّكِ ٱلْأَعْلَى \* ٱلَّذِى خُلَقَ فَوَالتَّمْ وَالتَّهْ الْمَدْيِةِ الله وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهُ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهْ وَالتَّهُ وَالله وَالتَّهُ وَالتَّهُ وَالتَّهُ وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالتَّهُ وَالتَّهُ وَالتَّهُ وَالله وَالتَّهُ وَالتَّهُ وَالتَّهُ وَالله وَ

## الحركة العبودية تناسب المرتبة الوجودية

نصل من التحليل السابق إلى نتيجة مهمّة؛ وهي أنّ إعطاء الوجود أو الهندسة الخاصّة لشيء ما، يعني من زاوية ما تشخيص المقصد والمسير، وجعل هذه الهندسة تتحرّك لوحدها في هذا المسير ونحو هذا المقصد، وإذا تأمّلنا في هذه المسألة ندرك أنّ المسير المشخّص لكلّ موجود يتناسب مع هندسته الخاصّة التي هندس عليها، والمقصد النهائي لجميع الموجودات واحدٌ هو الوجود المطلق والكهال اللّامتناهي، لكنّ الطرق المؤدّية إليه متعدّدة ومتنوّعة.

وفي توضيح هذه الحقيقة نقول: إنّ خصوصيات كلّ موجود ترجع إليه فقط، وتفترق عن خصوصيات موجود آخر، وبلسان فلسفي: إنّ الحدود هي التي تورث التعدد والتنوّع، وإلّا فلا معنى للتعدّد والكثرة في حقيقة الوجود الواحدة.

إنّ كون النسق الوجودي مختلفاً ومتعدداً راجع إلى أنّ الوجودات ليست واحدة من جميع الحيثيات، فالوجودات في عين اشتراكها في حقيقة الوجود مختلفة ومتكثرة

من حيث الحدود والتقدير، وهذا الاختلاف راجع إلى أنّ لكلّ موجود طوراً ونحواً من الوجود يخصّه.

وهذه الحقيقة \_ أي: إنّ المسير يتناسب مع نحو الوجود والهندسة الخاصة \_ نلمسها في كلام موسى الله في محاولة تعريفه الله تعالى: ﴿ قَالَ رَبُّنَا الَّذِي َ أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ فَلَمَ عَلَى كلام موسى الله في الآية المباركة مترتّبة على إعطاء الوجود الخاصّ (الخلقة الخاصّة) لكلّ مخلوق، وأنّ الطرق إلى الحقّ تعالى تتعدّد بتعدّد الوجود الخاصّة والخلقة الخاصّة (الهندسة الخاصّة).

### التسليم بالطريق المحدد ضرورة تكوينية

ما يترتب على المطالب السابقة أنّ حركة الموجود وعبوديته يتمّ تحديد طُرق تكاملها بها يتناسب والهندسة الخاصّة، وأنّ هذه الطرق متحقّقة بالفعل في النسق الوجودي، فالتسليم والخضوع لها من طرف الموجود أمرٌ ضروري، وهذه الضرورة ضرورة تكوينية لا تختلف ولا تتخلّف مطلقاً، فمثلاً: البذرة التي تتمتّع بهندسة خاصّة يتعيّن طريقُ تكاملها بها يُناسب هذه الهندسة، فتحرّكها نحو المقصد المحدّد لها يجعلها تستسلم بالحتم والضرورة للطريق المشخّص لها، والتسليم الضروري هذا حتميّة تكوينية في حدّ ذاته، لا معنى لتخلّفه واختلافه.

وغيرُ خفيً أنّ الطريق المحدّد الذي يطويه الموجود في حركته التكامليّة لا ينحصر في طريق واحد أبداً، بل أمام الموجود طرقٌ متنوعة، وعليه أن يتحرّك بها يناسب الهندسة الخاصّة التي صُنع عليها، وكلّ مسير اتّخذه في حركته نحو كهاله يُعدّ في النهاية من جملة المسارات التي عُيّنت له من قبل، ومن الضروري الخضوع لهذا المسير أو الطريق، والنتائج التي يصل إليها هي النتائج التي حُددت وفق هذا المسير والطريق فقط.

وبتعبيرٍ آخر: إنَّ المراد من تعيين الطريق بها يتناسب والهندسة الخاصّة ـ والمقصود

TIV

من ضرورة التسليم لهذا الطريق من طرف الموجود ـ هو أنّ أمام كلّ موجود طُرقاً متعدّدة تناسب هندسته الخاصّة، وأنّ اتخاذه مسبقاً لأيّ طريق محدّد بخصوصياته ونتائجه في مسيره نحو مقصده، يخضع ـ شاء أم أبي ـ للسُّنن الحاكمة، والقوانين المهيمنة، التي لا تختلف ولا تتخلّف في أداء وظيفتها مطلقاً، ففي المثال الذي سقناه: البذرة حين تحرّكها في طريقها التكاملي نحو مقصدها المحدّد لها أي النباتية، مسلِّمة وخاضعة للسُّنن الحاكمة على هذا الطريق، ولا يتأتّى لها أن تتمرّد على هذه السُّنن وأن لا تخضع لها، وإذا لم تتخذ هذا الطريق المحدّد لها مسبقاً، لا تخذت لها سبيلاً آخر من السبل المحدّدة الأخرى، وأيّ سبيل من السبل اتخذته، وفي أيّة حالة من الحالات مم فضعت؛ يجب أن تسلّم للقوانين الخاصّة القاهرة والسُّنن التكوينية الحاكمة، ويجب أن تنتهى إلى النتائج المحدّدة حسب الهندسة الخاصّة التى صُنعت على ضوئها.

## إلى الله تصير الأُمور (هو الأوّل والآخر)

إنّ الطريق الذي ينتهجه المتحرك في حركته التكاملية سينتهي إلى نتيجة خاصّة، واليوم الذي تنتهى فيه الحركة \_ أي يوم اللّقاء \_ يلقى ربّه بنحو خاص.

وبعبارةٍ أُخرى: إنّ أية حركة اتّخذها الموجود في مسيره التكاملي ستوصله بنحو خاص إلى الحقّ تعالى، وهذا النحو يختلف عن نحو وصول غيره من الموجودات الأُخرى؛ فإنّ كل موجود سيصل إلى مقصده (الحقّ تعالى) بها يناسب خصوصياته الوجودية، وبها يناسب المسر الذي اتّخذه في حركته التكاملية هذه.

والحاصل: إننا توصّلنا - من خلال البيانات السابقة - إلى النتيجة التالية، وهي: أنّه بناءً على سريان العلم والشعور في جميع الموجودات، يشعر المخلوق بها يناسب رتبته الوجودية بالكهال المطلق، ويطلب هذا الكهال بتهام حبّه وشوقه، ويتحرّك في مسارات متعدّدة نحوه، وهذا هو العَود الكلّي أو المعاد العام، الذي دلّت عليه الآيات المباركة التي مرّت الإشارة إليها فيها سبق.

### العود لا يعني البطلان أو لحوق الجزء بالكل

العَود الكلّي حقيقةٌ لا تقبل الشك، وقد استفدنا هذا المعنى - كما مرّ عليك - من الآيات المباركة التي سبقت الإشارة إليها، غير أنّه ما يجب الالتفات إليه هو أن هذا العَود أو انتهاء الحركة لا يعني بـأيّة حال من الأحوال البطلان والتلاشي المحض، والاختفاء من صفحة الوجود، وهذا التوّهم الذي يعتقد به البعض يخالف الواقع والبراهين العقلية، بل يخالف النصوص الدينية بخاصّة الآيات التي مرّت علينا في الفقرات السابقة، صحيح هناك آيات قرآنية تُشير إلى هلاك جميع الأشياء، وأنّ الباقي هو (وجه الله) فقط، نظير قوله تعالى: ﴿ وَلاَتَمْعُ مَعَ اللهِ إِلَىها المَخَرُ لاَ إِلَهُ إِلَاهُ وَكُلُ شَيْءِ هَا اللهُ إِلَا هُوَ كُلُ مَنْ عَلَيْها فَانِ \* وَيَبَعَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلُلُ وَالْإِلْمُ وَلَا يَدُعُ وَلَا تَدْعُ وروايات متضافرة الرحمن: ﴿ كُلُ مَنْ عَلَيْها فَانِ \* وَيَبَّعَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلُلُ وَالْإِلْمُ وَلِي ﴿ (٢٠)، بيد أنّ هلاك الأشياء وفناءها لا يعني أنهّا تصير معدومة وبطلاناً محضاً، ولو بنينا على هذه القراءة لواجهتنا إشكالية ترتبط بالإنسان في نعيم الجنة؛ الأمر الذي لا ينسجم بتاتاً مع فنائه وهلاكه.

وبعبارةٍ أوضح: إنّ المورد الأوّل يؤكّد على فناء كل الأشياء: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجُهَهُ ﴿ ﴾ ؛ إذ تشمل كلمة (شيء) جميع الأشياء بها فيها الإنسان، بخاصة إذا التفتنا إلى كلمة (كلّ) في العبارة: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ ، وفي الآية ٢٦و٢٧ من سورة الرحمن ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ \* وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجُلَكِلِ وَالْإِكْرُامِ ﴾ . وغير خفي أنّ الإنسان بحكم المورد الأوّل: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلّا وَجُهَهُ ﴾ يشمله الهلاك شأنه شأن جميع الأشياء الأخرى، كما يشمله الفناء بحكم المورد الثاني: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ أيضاً وبالتالي: إذا فسّرنا (الفناء) و (الهلاك) بانعدام الإنسان وانتفائه من صفحة الوجود، فهذا لا ينسجم مع آيات قرآنية كثيرة وروايات متعدّدة صريحة في خلود الإنسان في الجنة يوم

<sup>(</sup>١) القصص: آية ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الرحمن: آية ٢٦، ٢٧.

وعليه؛ فإن هلاك الأشياء أو فناء الإنسان يوم القيامة لا يعني البطلان المحض والانتفاء المطلق، بل يُشير إلى معنى خاص يظهر لنا حين التدبّر جيداً في الآيات والروايات، وما ينطويان عليه من نكات علمية، وهو أنّ الأشياء جميعها (بها فيها الإنسان) تتخلّى يوم القيامة (يوم انتهاء الحركة) عن وجوداتها السابقة الظاهرية والباطلة؛ وتتحلّى بوجودات حقيقية ومترقية.

وبتعبير أرباب الأذواق: إنّ يوم القيامة يوم ظهور الوجه الحقيقي للأشياء، يوم بروز الجهة الباطنية من الإنسان؛ وذلك لأنّ للمخلوقات جهتين:

الأُولى: الجهة الخلقية أو السرابية، أو ما يُعبّر عنها بجهة ما يلي الخلق في الإنسان، تُشير في ظاهرها إلى الحقيقة، غير أنّها سراب وظاهر الشيء فقط.

الثانية: الجهة الحقية التي تُمثّل ما يلي الحقّ في الإنسان، تُشير في ذاتها إلى الحقّ تعالى فقط، وهذه الجهة التي تمثل الجهة الحقيقية للإنسان قد حجبتها الجهة الأولى الكاذبة وأخفتها عن الأنظار، فيوم القيامة هو يوم بروز هذه الحقيقة الباطنية، ويوم فناء الجهة الخلقية وهلاك الجنبة السرابية: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ ﴾، فلا يبقى من المخلوقات إلّا الوجه الحقيقي وما يلي الحقّ تعالى: ﴿ إِلَّا وَجُهَهُ أَنِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ ﴾.

إذاً؛ الموجودات بصورتها الفعلية هنا غيرُ الموجودات بصورتها هناك (يوم العَود)، بمعنى أنّ الموجود يوم العَود يحكي عن الحقّ تعالى والمبدأ المتعال، فكلّم لاحظنا موجوداً ما هناك، نجده قائماً بالحقّ ومشيراً إليه تعالى بصورة حقّية تناسب ذلك اليوم، متخلّياً عن تلك الصورة التي كانت تمثّل الجهة الخلقية والسرابية الحاجبة عن الحقّ تعالى، فبدلاً من أن تُشير إلى الحقّ تعالى كانت تُوهم أنّما واقعية مستقلة، كاشفة عن نفسها وحدودها فقط.

دني الروية التراتبة

أمّا في يوم العَود، فإلى أيّ صوبٍ اتّجهنا لا نرى إلّا وجه الله تعالى: ﴿فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَتُمَّ وَجُهُ اللهِ عِلَى: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُوا فَتُمَّ وَجُهُ اللهِ ﴾ (١)، وأمّا في هذا اليوم (النشأة الدنيوية)، فإذا استثنينا غير المحجوبين الذين وصلوا إلى يوم القيامة، نرى الموجودات حاجبة لوجه الله ومُخفية للجهة الحقية فيها.

ويتضّح لنا \_ مما سبق \_ المقصود من هلاك الأشياء وفناء الإنسان يوم القيامة، فليس يُراد بذلك الانعدام والاضمحلال، بل المراد الجدّي لهاته المفردات هو: أنّ المخلوق يبطل وجودُه الفعلي وينتهي الوجه الخلقي فيه، ويتحلّى حينها بوجود جديد يتمثّل في الوجه الحقّى.

وعلى هذا؛ يمثّل يوم العَود اختفاءَ الجهة الخلقية السرابية للوجودات وظهور جهتها الحقّية، حينها تبقى بإبقاء الحقّ وتقوم بقيوميّته تعالى، فعَود جميع الموجودات إلى الحقّ وحركتها العبودية نحوه تعالى بمقتضى هندستها الخاصّة \_ يزيل عنها الجهة الخلقية والسرابية، ويُجلّي فيها الجهة الحقيّة التي تُخبر عن الحقّ تعالى بحقّ؛ فتقوم حينها به تعالى وتبقى بإبقائه.

وسوف نُشير فيها يلي إلى كلام لسيدنا الأستاذ العلّامة الطباطبائي الله الميزان الشريف في تفسير الآية المباركة: ﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا وَعُدَاللّهِ حَقّاً إِنّهُ وَيَبَدُوُا الْخَلْقَ ثُمّ الله عَيْدُهُ وَ اللّه المباركة عن سُنة يُعِيدُهُ وَ الله المباركة عن سُنة الله عن الله عن الله عن الله عن الوجود على مَن يخلقه من شيء، ويمده من رحمته بها تتم له به الخلقة، فيُوجَد ويعيش ويتنعم برحمة منه تعالى ما دام موجوداً، حتى ينتهي إلى أجل معدود، وليس انتهاؤه إلى أجله المعدود المضروب له فناءً منه، وبطلاناً للرحمة الإلهية التي كان بها وجوده وبقاؤه، وسائر ما يلحق بذلك من حياة وقدرة وعلم ونحو ذلك، بل بقبضه تعالى ما بسطه عليه من الرحمة؛ فإنّ ما أفاضه الله عليه من عنده هو وجهه تعالى، ولن يهلك وجهه.

<sup>(</sup>١) البقرة: آية ١١٥.

<sup>(</sup>٢) يونس: آية ٤.

فنفاد وجود الأشياء وانتهاؤها إلى الأجل ليس فناءً منها وبطلاناً لها على ما نتوهمه، بل رجوعاً وعوداً منها إلى عنده، وقد كانت نزلت من عنده، وما عند الله باق، فلم يكن إلا بسطاً ثمّ قبضاً، فالله \_ سبحانه \_ يبدأ الأشياء ببسط الرحمة، ويعيدها إليه يقبضها، وهو المعاد والموعود»(١).

والنقطة الأُخرى التي يجدر بنا ذكرها هي: أنّ عود الموجودات ورجوعها إلى الكلّ، المبدأ المتعال، وحركتها نحو الحقّ تعالى، ليس من قبيل رجوع الجزء إلى الكلّ، وانصهار الجميع في الكلّ، مثل لحوق أجزاء الشيء المبعثرة بالشيء نفسه مرّة أُخرى، أو مثل لحوق الفروع بأصولها، فتكون الوجودات أجزاءً تفرّقت وتبعثرت من المبدأ المتعال، ثمّ رجعت مضمحلةً فيه مرّةً أُخرى، تعالى الله عن ذلك.

فهذا الزعم خطأ يُخالف منطق العقل، ولا تقرّه البراهين العقلية الجليّة، وترفضه الروايات والآيات البيّنات، فلا يحتاج إلى الردّ والنقد؛ لأنّ عملية الإيجاد والخلق ليس بنحو التوليد والتجزئة: ﴿لَمْ يَكِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾(٢)، وليس بمعنى تفكيك الأجزاء وتبعثرها عن الكلّ، حتى ترجع إليه الأجزاء والمكونات من جديد، تعالى الله عما يقوله الظالمون...

تتمثّل عملية الإيجاد والخلق في إعطاء الوجود أو التجلّي، والرجوع بطبيعة الحال يتحقّق بتناسب هذا العطاء وهذا التجلّي. وباصطلاح الفلاسفة: أنّ الحقّ تعالى علّة كلّ وجود، ومُعطي الوجود ومُفيض البركات، وكلّ موجود بوصفه معلولاً له تعالى - بواسطة أو بدون واسطة - يستمدّ منه تعالى التحقّق والقوام لا استقلال لوجوده، بل يُمثّل عين الفقر والربط بالحقّ تعالى، وإذا كان الفقر والاحتياج في متن المخلوق وصميمه، فلا يمكن أن يفارقه أو ينسلخ عنه أبداً، اللّهم إلّا إذا تغير في ذاته وانقلب في جوهره.

<sup>(</sup>١) الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن: ج٠١، ص: ٧، ٨.

<sup>(</sup>٢) الإخلاص: آية ٣.

تسبيح الموجودات

عنه تعالى.

كلّ منّا تمرّ عليه الآيات التي تُشير إلى تسبيح المخلوقات والأشياء جميعاً، وكلّنا نعلم بها بنحو الإجمال، واللافت أنّنا لم نتأمل بها فيه الكفاية في معنى التسبيح والنكات التي تنطوي عليها تلك الآيات المباركة. والقرآن الكريم زيادة على تعرّضه إلى تسبيح جميع المخلوقات يُشير أيضاً إلى أنّ هذا الأمر غير معلوم لدى النّاس العاديين.

وفي نهاية المطاف يتبين لنا أن العَود هو أن يصل الشيء إلى نقطة يتخلَّى فيها عن

وجوده السرابي، ويظهر بوجوده الحقّي الذي هو أعلى من وجوده الخلقي السابق،

ويختفي الصبح الكاذب ويطلع محلَّه الصبح الصادق، فترتفع الواسطة بين الخلق

وبين الحقّ تعالى، وحينها يقوم بقيوميّة الله تعالى، ولا يُشير إلَّا إليه، ولا يحكى إلَّا

وسوف نُشير فيها يلي إلى الآيات التي تناولت هذا الأمر:

١ - ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ ٱلسَّمْوَاتُ ٱلسَّبْعُ وَٱلْأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبيحَهُمُ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبيحَهُمُ إِنَّهُ كَانَ كَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (١).

فالآية المباركة بعد أن أشارت إلى تسبيح الجهادات ومَن فيهن، أي: مَن يشعر ويعقل من الموجودات، دلّت على أنّ الإنسان العادي لا يفقه نوعية هذا التسبيح ولا كيفيته: ﴿وَلَكِنَ لا نَفْقَهُونَ تَسَبِيحَهُم ﴾. لكنّ هذا الحكم لا يطال الجميع، بل يُستثنى منه أربابُ الحقائق والبصيرة من الأنبياء والأولياء، وأصحاب الكشف والشهود، وهذه المعرفة بدورها مختلفة (مشكّكة) حسب المرتبة الكهالية التي يحتلها النبي أو الولي، فالنبي أو الولي يُدرك ببصيرته ماهية هذا التسبيح، ويرى ذرّات الوجود مريدة للحقّ تعالى ومسبّحة له كها هي في واقعها وحقيقتها.

(١) الإسراء: آية ٤٤.

لعدد الخامس ، المنة الثانية ، 1540 هـ ، ٢٠١٣ .

فهذه الآية تُشير بصراحة إلى أنّ الجهادات والحيوانات تسبّحن خالقَها مع نبي الله داود الله وهذا لا يعني أنّها سبحت الله تعالى لتواجدها مع النبي داود الله وبالتالي يكون فعلها استثناءً من القاعدة، وفي غير هذه الحالة لا يصدر عنها التسبيح! بل المراد من الآية المباركة هو أنّ النبي داود الله لكونه متمحّضاً في العبودية ﴿أُوَابُ ﴾ صار بصره حديداً؛ ممّا جعله يرى من أُفق عالية حقائقَ الأشياء، وهي تسبّح الحقّ تعالى.

٣ ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا ٱلْجِبَالَ مَعَهُ ويُسَيِّحْنَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِشْرَاقِ ﴿ (٢).

الآية تُشير إلى الحقيقة نفسها، أي: إنّ الجبال التي هي من الجهادات تسبّح الله تعالى برفقة نبي الله داود الله وهذا الفعل يدلّ على أنّ الجبال تتحرّك بشوق وحب نحو الحقّ تعالى.

إنّ النبي داود الله تمثّل بحقيقة العبودية وانعجنت هويته بالحبّ الحقيقي، وفنى بتهام كيانه في الذات الإلهية تمام الفناء؛ الأمر الذي جعله يترقّى إلى قمّة الكهال المطلق، بحيث أشرف على جميع ذرّات الوجود (المادّية منها وغير المادّية)، مشاهداً لتسبيحها وحُبِّها للذات الإلهية وتحرّكها العبادي نحوها، وكلّ مَن كان في محضره الله وشاهد ذلك التضرّع وذلك البكاء وتلك المناجاة الإلهية، اهتزّ كيانه وتحرّك عاشقاً ومُريداً للذات المقدسة والكهال المطلق، وجاء في الآية المباركة ذكرُ الجبال خاصّة؛ لأنّ الجبال مظهرٌ للصلابة والشدّة، حيث يستبعد منها التسبيح الذي لا يُسانخ تلك الأوصاف.

3- ﴿ أَلَمُ تَكُرُ أَنَّ اللَّهَ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَفَّنَتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ وَ وَسَلِيهِ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَالطَّيْرُ صَفَّنَتٍ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَانَهُ وَسَلِيهِ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللهِ الْمُصَيْرُ ﴾ (٣). هاتان المباركتان خطابٌ لرسول الله عَيَّا يُحته على التأمّل في المخلوقات وهي تسبّح خالقَها و تصلي له تعالى؛ وبالتأمّل جيداً في الآيتين وما تنطويان عليه من نكات علمية

عادني الروية التراتبة

<sup>(</sup>١) الأنبياء: آية ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة ص: آية ١٨.

<sup>(</sup>٣) النور: آية ١٤، ٤٢.

ففي المرحلة الأُولى نهتدي إلى حقيقة، وهي: أنّ الرسول الأكرم الله يتحلّى برؤية الهية عالية للأشياء؛ بحيث يرى من أُفقٍ أعلى (المرتبة الكهالية المتعالية) المخلوقات مسبّحة ومصلية لله تعالى؛ الأمر الذي يكشف عن أنّ النبي الأكرم الذي المسرون تلك الحقائق والمواصفات.

وفي المرحلة الثانية نهتدي إلى أنّ كلّ مخلوق يهارس التسبيح والصلاة بوعي منه وشعور: ﴿ كُلُّ فَدُعَلِمَ صَلَانَهُ, وَتَسَيِي صَهُ, وهذا يؤيّد ما ذكرناه سابقاً، من أنّ المخلوق يتصف بصفات الكهال كالعلم بالكهال المطلق حسب مرتبته الوجودية وهندسته الإلهية؛ مما يدفعه إلى الحركة بحبِّ وشوق نحو هذا الكهال، طالباً للزلفي والقرب منه، وكلّما تأمّلنا جيداً في محتوى العبارة: ﴿ كُلُّ فَدُعَلِمَ صَلَانَهُ, وَتَسَيِي مَهُ, وَ نصل إلى نتائج رفيعة، بخاصة إذا ركّزنا على البنية النحوية للجملة؛ فإنّ قوله تعالى: ﴿ كُلُّ ﴾. يفيد أنّ هاته الأعهال (الصلاة والتسبيح) خاصّتان بكلّ مخلوق، وليس صحيحاً قول من قال بالتساوي بينها، كمّا وكيفاً، مرتكزاً في ذلك على المقايسة الخاطئة التي أشرنا إليها سابقاً، فمن الخطأ \_ إذن \_ أن نتوقّع من باقي المخلوقات أن تسبّح وتصلّي كصلاة الإنسان وتسبيحه بذات الكمّية والكيفية.

وعليه؛ فإنّ تسبيح ذرات الوجود وحركتها نحو الباري تعالى ليست أُموراً مُدرَكة ومعلومة لجميع النّاس، بل الأنبياء والأولياء وأصحاب الكشف والشهود هم الذين يحيطون بهذه الوجودات وما يصدر عنها من أفعال إلهية جميلة، من قبيل الحب والتسبيح والصلاة وما أشبه ذلك، فالأساس في المسألة هو رفع الحجب والموانع التي تمنع من الانفتاح على تلك الحالة الإلهية، وإذا تحقق هذا الأمر في الإنسان انكشفت له ذرات الوجود كلّها على حقيقتها، وحينها يرى فيها حيثيات إلهية، مثل: الصلاة والتسبيح، وما أشبه ذلك، وما ترويه الأحاديث من أنّ الأشياء تغرق في التسبيح حينها يمرّ عليها الرسول الأكرم عليها على هذا الباب أيضاً.

NO STATE OF THE PARTY OF THE PA

العدد الخامس ،السنة الثانية . ١٤٣٥ هـ . ١٢

السعاد في الروية الترانية

يقول الراغب الأصفهاني في المفردات: «السبح: المرّ السريع في الماء وفي الهواء... والتسبيح: تنزيهُ الله تعالى، وأصله: المرّ السريع في عبادة الله تعالى»(١). التسبيح ـ الذي يعني تنزيه الحقّ تعالى عن العيب والنقص \_ في الأساس هو المرور السريع في مقام العبودية نحو الله تعالى، فبالالتفات إلى الأصل اللُّغوي لكلمة (التسبيح) نُدرك معنى هذه المفردة السارية في ذرّات الوجود؛ ونتصوّر تلبّس الوجودات مها تصوراً صحيحاً؛ فإنَّ الموجود يعي ما ينطوي عليه من شعور بالوجود المطلق والكمال اللامتناهي، أعنى: الحقّ تعالى الذي لا حدّ لجماله وجلاله، ويُدرك ما سواه تعالى من الواقعيات المحدودة والمشوبة بالنقائص، وكذلك يعي بأنَّ وجوده وما ينطوي عليه من كالات وجودية صادرٌ عن الحق تعالى وقائمٌ به؛ فينال من كالات الحقّ الصفاتية والأسمائية بمقدار ما تتحمَّله قابلياته وظرفه الوجو دي، وهذا يصير المخلوق مظهراً مشيراً إلى جمال الله تعالى وجلاله، لا هوية له في ذاته ولا استقلال له أمام ذات الحقّ تعالى المستقلة بالذات والحقيقة، فالحقّ تعالى بوصفه مطلقاً في جماله وجلاله لا يشوبه النقص أبداً، يُراد بالذات ويطلب بالحقيقة؛ لأنَّ المخلوقات لا ترى وجوداً إِلَّا وجوده تعالى، ولا تشاهد جمالاً وجلالاً إِلَّا جلاله وجماله، هو الوجود المحض والقائم بالذات، هو الوحيد المنزّه عن النقائص والعيوب، وهو الغني الحميد، وغيره هو الفقير والمحتاج، والذات بهذه المواصفات الجمالية والجلالية لا يمكن أن لا تُحبّ ولا يمكن أن لا يُتحرك نحوها عبو دياً وتسلياً، فلا يُتحرك إلّا إليها ولا يُتحرك إلى ما سواها، يُريد المتحرِّك بحركته الحبّية الوصول إلى تلك الحقيقة والاقتراب منها؛ حتى تناله رحيميتها ويمسّه نورها الجميل والبهيّ، وسرّ هذه الحركة المتصلة وغير المنقطعة سارِ في جميع المخلوقات، وحاكم على الكلّ، بحيث لا تشذّ عنه مفردة وجودية تنتمي إلى عالم الخالق أبداً.

<sup>(</sup>١) الأصفهاني، الراغب، المفردات في غريب القرآن: ص٢٢١.

إذا تأمّلتَ جيداً في ذرات الوجود تقف على هذه الحقيقة، وهي أنّ الموجود المحدود مع أنّه يحب وجوده والكمالات التي في صميم وجوده، ولجمال هذا الوجود يرغب في الاستحواذ عليه ويحرص على إبقائه والمحافظة عليه.. مع هذا كلّه يتعلّق قلبه حبّاً بالوجود المتعالي والكمال المتسامي الذي لا حدّ لكماله وسنائه، ويتألمّ من محدوديته الوجودية وضيقه الكمالي، الأمر الذي يجعله يتحرّك من بدو وجوده بحركة حبية سريعة ومتصلة، قاصداً ذاك الجمال الإلهي والبهاء الربّاني، وإذا برز مانع سارع إلى تجاوزه ورفعه من البين، مستمرّاً في عروجه وصعوده لا يتوقّف في حركته إلى أن يصل ولن يصل إلى المقصد وتمسّه ولن تمسّه الحقيقة المطلقة بجمالها وجلالها.

وهذه نقطة في غاية الأهمّية، ينبغي التأمّل فيها ودراستها دراسة وافية، وهي: لماذا السالك والمتحرك لا يمكنه أن يصل إلى الغاية والمقصد، ولا يمكن أن يلمسه المطلق بها هو مطلق؟ ولماذا لا تهدأ نفسه في طلبه للحقّ تعالى مهها ترقّى في مراتب الكهال؟ ولماذا لا ينفد ما استودع في فطرته من حبّ الحركة والتكامل؟ فمثلاً: التراب بوصفه ذي مراتب وجوديّة خاصّة، لا يتوقّف في حركته نحو المراتب العالية، وكلّها وصل إلى مرتبة من مراتبه المتوسطة استمر في مسيره، إلى أن يصل إلى مرتبته النباتية التي يتجاوزها أيضاً، إذا تهيّأت الشروط الموضوعية المؤاتية، إلى أن يصل إلى مرتبة الحيوانية، ثمّ مرتبة أرقى منها هي الإنسانية، وهكذا يستمر في حركته ولا يقف عند حدّ من حدودها، ولو كان مغروساً في تكوين التراب المقصد النباتي لتوقّفت حركته بمجرد أن يصل إلى هذه المرتبة الكهالية، ولو كان مرتكزاً في صميم كيانه المقصد الخيواني لفتر شوقه وتوقّفت حركته بمجرد أن يعانق هذه الكهالات.

إنّ عدمَ توقّف التراب في مسيره التكاملي عند النبات لهو خيرُ شاهدٍ على أنّ هذا الكمال لم يكن هدفه النهائي، والكلام نفسه يصدق على الكمال الحيواني؛ فإنّه لمّا تجاوزه في حركته التكاملية عرفنا أنّ الحيوانية لم تكن هي هدف الحركة في أساسها؛ فنعلم من هذا أنّ للتراب مقصداً آخرَ غير تلك المقاصد السابقة، حينها يصل إليه يفتر

طلبه وتستقر حركته، وهذا الوصول والعبور أو الاستمرار في الحركة يشير كلّه إلى أنّ مقصد التراب هو مقصد جميع ذرّات الوجود: ﴿أَلآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾(١).

هذه الحركة والمرور بسرعة بدون توقف في أيّة محطّة من محطّات الوجود هي التسبيح، تسبيح الحقّ تعالى والحركة العروجية نحوه. فكلّما ترقّى الموجود في درجات الكمال يرى أنّ المرتبة التي وصل إليها لم تروِ غليله، ولم تشفِ عليله، فما فتئ يطلب مرتبة أُخرى أعلى كمالاً وأشرف منزلة، وهكذا لا يقف في مسيره التكاملي أبداً، يطلب غايته القصوى وهدفه الأسمى الذي هو الكمال المحض، وهذه العملية التصاعدية في درجات الخير والكمال هي تقديس الحقّ تعالى وتنزيهه عمليّاً، ولهذا التسبيح والتنزيه لسان خاصٌ معلومٌ عند الأولياء والأصفياء، ومجهولٌ عند المحجوبين، شأنه شأن التسبيح، ومنكرٌ عند أهل الضلال.

#### الحركة العبودية حركة تسبيحية

تأسيساً على ما سبق نُدرك أنّ العبودية هي ذلك التسبيح والتنزيه؛ إذ إنّ هويتها تتمثّل في الانقطاع عن الأغيار والتعلّق بالحقّ تعالى والتحرّك نحوه، وهذا لا يتأتى إلّا إذا تجاوز السالك والمتحرك كلّ شيء بداعي الحب والشوق إلى الكهال المطلق الذي لا يشوبه نقص أو عيب، أمّا الأشياء الأُخرى (غير الحقّ تعالى)، فهي عنده آيات لله تعالى ومظاهر أسهائه الجهالية والجلالية ومجالي صفاته الكهالية، لا تمثّل في ذاتها شيئاً، بل هي فقيرة ومحدودة يلفّها النقص من جميع الجهات، ولو انقطعت العناية الإلهية عنها وتوقف عنها الفيض الإلهي لضمّها البطلان المحض؛ ولصارت لا شيء.

وعلى هذا؛ مَن تحقّق بالعبودية \_ وحصل له الانكسار وفنى في الله تعالى \_ كان لسان حاله: «وجدتك أهلاً للعبادة»(٢).

إذن؛ العبودية في ماهيتها هي تجاوز عن الأغيار بأيّة كيفية كانت، وحركة تسبيحية

<sup>(</sup>١) الشورى: آية٥٣.

<sup>(</sup>٢) الأحسائي، ابن أبي جمهور، عوالي الئالي: ج٢، ص١١.

نحو الحقّ تعالى بقصد الوصال؛ وعلى أساس هذه القراءة يمكننا فهم جملة كبيرة من الآيات والروايات، نشير فيها يلي إلى بعضها:

١ ﴿ وَلَدُرُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ, لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ
 \* يُسَبِّحُونَ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ (١).

فالآية الثانية تُشير إلى سرّ عدم اتصاف مَن عنده تعالى بالتكبّر على عبادته، وهو كونهم يسبّحونه تعالى ليلاً ونهاراً، ولا يملّون من هذا العمل المبارك، وغير خفي أنّ المقصود من التسبيح هو تلك الحركة العبودية نحو ذلك الكهال المطلق بحبّ وشوق، وهذه الشاخصة لا تفارقهم ولا تنفكّ عنهم أبداً، يهارسونها بقصد الوصل التامّ ولا يلتفتون إلى غيره تعالى، بل لا يلتفتون حتى إلى الطريق الذي يقطعونه في مسيرهم التكاملي هذا، ونوعية هذا التسبيح تختلف عن التسبيح القولي: (التلفّظ بكلمة سبحان الله)، فإنّ التسبيح بهذا المعنى يمثّل مرتبة من التسبيح الكلّي والحركة العبودية، لا كلّ مراتب التسبيح.

٢\_ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذَكُرُواْ ٱللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا \* وَسَبِّحُوهُ أَكُرُوا وَأَصِيلًا ﴾ (٢).

فالآية الأُولى عبارة عن توجيه الأمر للمؤمنين بذكر الله تعالى كثيراً، والآية الثانية تأمرهم بالتسبيح المستمر والمتصل، وجليُّ أنَّ كلمة التسبيح - هنا - تعنى تلك الحركة العبودية التي مرّت علينا، وليس المراد منها قسماً من معناها المتمثّل في التقديس والتنزيه اللسانيين.

٣ ﴿ فَأَصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَيِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَ ۗ وَمِنْ ءَانَآيِي ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَ ۗ وَمِنْ ءَانَآيِي ٱلْثَيْلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾(٣).

إن الآية المباركة تأمر النبي الأكرم عَيَا الله بنهاره وقت يطال اليوم كله بنهاره وبليله، ولا يهمّنا الآن ما استنبطه علماؤنا من فقهيات وغيرها من الآية المباركة، ما

<sup>(</sup>١) الأنبياء: آية ٢٠،١٩.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: آية ٤١، ٤٢.

<sup>(</sup>٣) طه: آية ١٣٠.

نركّز عليه هنا هو أنّ الله تعالى أمر نبيّه بالتسبيح في جميع الأوقات والحالات؛ ممّا يعني أنّ العمل يمثّل حركة متواصلة ودؤوبة للنبي الأكرم الله نحو الحقّ تعالى، والغاية التي ذكرتها الآية المباركة: ﴿لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ لهذه الحركة، لا يعلم مغزاها ومدلولها إلّا أرباب الأذواق، وما استنبطه فقهاؤنا العظام يؤيّد هذا المعنى الذي ذهبنا إليه؛ إذ معنى التسبيح في الآية المباركة عندهم هو الصلاة اليومية، والصلاة من مصاديق التسبيح الكلّي، أو شأن من شؤون تلك الحركة الحبيّة والمتصلة نحو الحقّ تعالى.

كان ذلك نموذجاً من الآيات الكثيرة التي تناولت مفردة التسبيح وبيّنت أنّها حركة حبّية متصلة نحو الحقّ تعالى، يطوي السالك في أثنائها مراحل متعاقبة متجاوزاً إياها إلى مرتبة أعلى: (الكهال المطلق) لا يرضى عنها بديلاً، ونوعية هذه الحركة العبودية لا تهم في حدِّ ذاتها؛ إذ قد تكون صلاةً أو صوماً أو حجّاً أو جهاداً أو ذكراً باللّسان وما أشبه ذلك، وهذه الحركة في محضر الحقّ تعالى يصدق عليها هذه الكلمة النوارنية: (وجدتك أهلاً للعبادة)، و(تلك عبادة الأحرار).

## النصوص الدالّة على التسبيح الكلّي دالّة على العَود الكلّي

وصلنا من خلال التحليل السابق إلى حقيقة، وهي أنّ المخلوقات بتهامها تسبّح الله تعالى، وأنّ هذا العمل (التسبيح) عبارة عن حركة حبّية متصلة نحوه تعالى، وتوصّلنا أيضاً إلى أن ملازمة هذا العمل للعَود الكلّي الذي نحن بصدده أمر لا يمكن الشكّ فيه، ولتجلية الموضوع أكثر ودفع أي شكّ قد يعلق في الأذهان، إليك فيها يلي جملة أُخرى من الآيات والروايات، تُشر إلى الحقيقة ذاتها:

١ - ﴿ سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ ٱلْغَرِيدُ ٱلْفَكِيمُ ﴾ (١).

٢- ﴿ وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَيْهِ كَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ، ﴿ (٢).

<sup>(</sup>١) الحديد: آية ١.

<sup>(</sup>٢) الرعد: آية ١٣.

٣ ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلَتِ كُهُ مَا فِينَ مِنْ حَوْلِ ٱلْعَرْشِ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِرَ بِمِمْ ﴾ (١).

٤ ﴿ ٱلَّذِينَ يَحْمِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوَّلُهُ وَيُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴾ (٧).

٥ ﴿ وَٱلْمَلَتِهِ كُذُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَيِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٣).

إذ إن الآيات أعلاه تُشير بصراحة إلى أنّ المخلوقات جميعها تسبّح الله تعالى، حيث يُشير بعضها إلى تسبيح الملائكة، فيها يُشير بعضُها إلى تسبيح الرعد والسموات والأرض، كها تُشير الآية التي مرّ ذكرُها: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَدِهِ ﴾ إلى التسبيح الكلّي والعام؛ إذ إنّ كلمة (شيء) تطال جميع ما سوى الله تعالى، وبالتالي لا يمكن أن يخلو مخلوق عن هذا العمل المقدّس.

أمّا الروايات التي تُشير إلى هذا المعنى، فهي ما يلي:

ا\_في كتاب الدر المنثور: إنّ النبي عَلَيْ قال: «إنّ نوحاً لما حضرته الوفاة، قال لابنيه: آمركما (بسبحان الله) و(بحمده)؛ فإنّما صلاة كلّ شيء وبها يُرزق كلّ شيء» (٤٠). إذا تأمّلنا جيداً في هذه الرواية نصل إلى نكتة مهمة، وهي أنّ التسبيح والتحميد صلاة الشيء ورزق له أيضاً،؛ ممّا يعني أنّ اتصال هذا العمل المبارك موجِبٌ لبقاء الشيء، وجبران نقصه.

٢\_في تفسير العياشي: عن زرارة، قال: «سألت أبا جعفر الله عن قول الله: ﴿وَإِن مِن شَى ۚ إِلّا يُسُيِّحُ بِجَدِهِ ﴾، فقال: ما ترى أن تنقض الحيطان تسبيحها» (٥).

٣\_ في تفسير العياشي: عن جعفر بن محمد، عن أبيه المَهَالِكُ قال: «نهى رسول الله عَلَيْكُ أَن يُوسم البهائم، وأن يُضرب وجهها؛ فإنها تسبّح بحمد ربّها» (٢٠).

<sup>(</sup>١) الزمر: آية ٧٠.

<sup>🦹 (</sup>۲) غافر: آية٧.

<sup>(</sup>٣) الشورى: آية٥.

<sup>(</sup>٤) الآلوسي، تفسير الآلوسي: ج١٥، ص٨٤.

<sup>(</sup>٥) العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي: ج٢، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق.

٤\_ في الدر المنثور: إنّ رسول الله عَلَيْكُ قال: «إنّ النمل يُسبّحنَ» (١).

٥ في الدر المنثور: نهى رسول الله عليه عن قتل الضفادع، وقال: «نعيقها تسبيح» (٢).

٧- في الدر المنثور أيضاً: عن رسول الله عَلَيْ : «إنّه مرّ على قوم وهم وقوف على دوابّ لهم ورواحلهم، فقال: اركبوها سالمة ودعوها سالمة، ولا تتخذوها كراسي لأحاديثكم في الطرق والأسواق؛ فربّ مركوبة خيرٌ من راكبها وأكثر ذكراً لله منه (٤٠). وتُشير الرواية الشريفة إلى نكتة في غاية الروعة، وهي أنّ الدواب وغيرها دائماً في حالة تسبيح، وتسبيحها قد يفوق تسبيح الإنسان الغافل الذي يركبها.

هذه نهاذج من الروايات التي تُشير إلى الحقيقة التي حقّقناها في البحوث التي مرّت علينا، وهي تلك الحركة الحبّية المتصلة التي يطويها المخلوق نحو الحقّ تعالى.

## دلائل العَود الكلّي أمر عامّ وكلّي

الأدلّة التي تتعرّض إلى عموم العود أدلّة عامّة، تشكّل رؤية قرآنية عميقة نلمحها في شريحة كبيرة من الآيات والروايات، وندركها بالشهود والبرهان، وبعبارةٍ مختصرة: إن القرآن الكريم يتعرّض من أوّله إلى آخره إلى الوجود والنسق الذي يخضع له، ومن



عادتي الروية الترآبة

<sup>(</sup>١) السيوطي، جلال الدين، الدر المنثور: ج٤، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص١٨٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص١١١.

أين جاء؟ وما هو الطريق الذي يسلكه؟ وما هي كيفية السلوك؟ وإلى أين ينتهي؟ ومن خلال هذا التوضيح نريد للإنسان بوصفه مفردة من هذا النسق الخاص أن يلتفت إلى نفسه وينتبه عن غفلته، وأن يتحرّك في هذا الطريق حتى يعيش الانسجام مع هذا النسق، وأن لا يتحرّك خلاف الجهة التي تتحرّك إليها جميع موجودات العالم، وإلّا واجه قاهرية الحقّ تعالى وغضبه.

ونلمس هذه الحقيقة أيضاً في الأدعية التي وصلت إلينا من أئمة أهل البيت الميلاً معدن العلم والعرفان وأهل العصمة والطهارة؛ ولعلّ حثّ المؤمنين على قراءة هذه الأدعية والتدبّر في مضامينها العالية هو للوقوف على الأسرار التي تنطوي عليها، والمعارف العالية التي تثيرها، والمتصلة معانيها بالمبدأ والمعاد وما أشبه ذلك، زيادة على ما في هذه القراءة من ثواب وبركة؛ وبذلك يُبصِر الإنسان الحقائق وينجو من الغفلة المميتة، وتتسع رؤيته إلى الوجود والنسق الدقيق الذي يخضع له.

وفيها يلي بعض الروايات التي تُشير إلى العَود الكلّي:

١- الفصل السادس عشر من الجوشن الكبير: «يا من هو رب كل شيء، يا من هو الله كل شيء» يا من هو الله كل شيء» (١).

فإن المقطع الشريف يُشير \_ كها هو جليّ \_ إلى ربوبية الحقّ تعالى المطلقة، وإلهيّته الشاملة لكل شيء؛ ممّّا يعني أنّ كلّ مَن في الوجود مربوبٌ وخاضعٌ له تعالى، وهذا عين المعنى الذي حقّقناه.

٢ الفصل السابع والثلاثون من الدعاء نفسه: «يا مَن كلّ شيءٍ خاضعٌ له، يا مَن كلّ شيءٍ خاضعٌ له، يا مَن كلّ شيءٍ خاشعٌ له، يا مَن كلّ شيءٍ خاشعٌ له، يا مَن كلّ شيءٍ خاشعٌ له، يا مَن كلّ شيءٍ قائمٌ به، يا مَن كلّ شيءٍ حائفٌ منه، يا مَن كلّ شيءٍ قائمٌ به، يا مَن كلّ شيءٍ حائفٌ منه، يا مَن كلّ شيء هالكٌ إلّا وجهه» (٢).

<sup>(</sup>١) الكفعمي، إبراهيم، البلد الأمين والدرع الحصين: ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٥٠٤.

فهذه العبارة المباركة تُشير إلى الحقيقة التي مرّت علينا بهذه الجملة «يا مَن كلّ شيءٍ منيبٌ إليه»، أي: إنّ كلّ شيءٍ يعود إلى الحقّ تعالى، وبهذه الجملة أيضاً «يا من كلّ شيء يسبّح بحمده»، أي: إنّ الأشياء تسبّح الله في حركتها التكاملية، وتُشير أيضاً إلى الغاية من الحركة التكاملية بالجملة «يا مَن كلّ شيءٍ هالك إلّا وجهه»، أي: إنّ نهاية الحركة نحو الحقّ تعالى هي (وجهه تعالى)؛ حيث تتجلّى الأشياء في نهاية تكاملها بوجهها الحقّى، وتبقى بإبقائه تعالى إياها.

٣\_ في الفصل السابق أيضاً: «يا أوّل كلّ شيءٍ وآخره، يا إله كلّ شيءٍ ومليكه، يا ربَّ كلّ شيءٍ وباسطه، يا مُبدئ كلّ شيءٍ وباسطه، يا مُبدئ كلّ شيءٍ ومُعيده» (١٠).

فالعبارة الشريفة من الدعاء تُشير إلى الحقيقة نفسها التي نحن بصدد توضيحها؛ إذ تشير الجملة: «يا إله كلّ شيءٍ ومليكه» إلى أنّ الله تعالى معبود كلّ شيء، وبالجملة: «يا مبدئ كلّ شيءٍ ومُعيده»، تُشير إلى أنّ الله تعالى هندس الأشياء بحيث يلازم عَودُها إلى مصدرها إيجادَها وخلقها في أوّل مرة.

كانت هذه نهاذج من الروايات الشريفة والنورانية التي تناولت تلك الحقيقة بعبارات جميلة ولطفية، والتدبّر فيها بنحو أعمق نُوكله إلى القارئ الكريم.



# الشيخ محمد الكروي القيسي(١)

#### ضمن منهج الإصلاح

قيل: إنَّ العاقل هو مَن يُشخِّص الداء، ويتعرَّف على الدواء، ويسعى إلى تناوله. فالوقوف عند المرحلة الأُولى، أو الاقتصار عليها وعلى الثانية، أو عدم المثابرة والجدّ في الثالثة، كلُّ ذلك ليس من العقل بشيء. وكلّم كبرت روح الإنسان وتسامي عقله، صار همّه وهمّته أكبر؛ لذا فالمفكّر المؤمن صاحب الهمّ الكبير، يرى \_ بعين بصيرته \_ ما لا يراه غيره، ويسعى لما لا يسعى له سواه.

ولقد تعدّدت الأدواء والأمراض الفكرية والاجتهاعية في واقعنا المعاصر، بل وتنوعت تنوعاً غريباً لم يعد يخفى على مَن لديه أدنى تأمل ومراقبة للواقع المعاصر، بل شعر بالخطر حتى مَن ليس لديه باع في مجالات الفكر، فمرحلة تشخيص الأمراض صارت من الوضوح بحيث استشعر خطرها الكثير الكثير. لكن التلكؤ والتباطؤ في المرحلتين اللاحقتين، أعني: معرفة الدواء المناسب، ووضع الخطط لجعله في متناول الأيدي، فقليل من المفكّرين في واقعنا المعاصر مَن استطاع معرفة الدواء وضع الخطط الملائمة؛ لجعله ميسوراً لمن يسعى إليه. ولا أظنُّ الأمر بهذه السهولة إلا لمن امتلك قواعد التفكير السليم، وبنى بنيانه العقلي على أساسٍ متين من القواعد المحكمة القائمة على مُسلّمات العقل والمنطق السليم.

(١) كاتب وباحث إسلامي.

ولعلَّ الأصعب من كلِّ هذا وذاك، هو اكتشاف القواسم المشتركة التي تُعدُّ أُصولاً ومنابع للأمراض الفكرية في المجتمع، وأوجاع تلك الأمراض المستعصية لها، فمعرفة مناشئ المرض والوقاية منها تُعدُّ أُولى خُطوات تشخيص الداء. لكن معرفة تلك القواسم المشتركة لا يُؤتاها إلّا ذو حظٍ عظيمٍ من المقدرة الفكرية التحليلية، وقليل ما هم.

ويُعدُّ الجهل منبعاً وقاساً مشتركاً للكثير من الأمراض الفكرية والاجتهاعية، بل لا توجد رذيلة ومنقصة إلّا وللجهل منها حصة الأسد، فباب الجهل باب أوسع من أن تُحيط به مقالةٌ في سطور. لكن أسوأ أوجه الجهل وأدنى أقسامه، وأبشع صوره هو الجهل المركب، بل هو الداء القاتل، والمرض العضال الذي أعيى المصلحين، وأتعب المرشدين حتى وُسِمَ بأنّه: «الداء العضال»(۱)، فكان الصخرة الصهاء التي تكسّرت عندها أحلام الطامحين للإصلاح. فها هو هذا الداء المستفحل؟

## تعريف الجهل المركب(٢)

قسّم المفكرون والمناطقة والفلاسفة الجهل على قسمين:

أحدهما: الجهل البسيط، ثانيهما: الجهل المركب.

فالجهل البسيط ـ الذي لا تركيب فيه ـ هو أن يجهل إنسانٌ شيئاً، وهو مُطّلع على جهله، فهو يعلم بذلك الجهل، فليس في نفسه إلّا جهل واحد بذلك الشيء.

أمّا الجهل المركب: فقد قيل في تعريفه بأنّه: «أن يجهل شيئاً وهو غير ملتفت إلى أمّا الجهل المركب: فقد قيل في تعريفه بأنّه العلم به، فلا يعلم أنّه لا يعلم، كأهل الاعتقادات الفاسدة الذين يحسبون أنّهم عالمون بالحقائق، وهم جاهلون بها في الواقع»(٣).

<sup>(</sup>١) الآملي، حيدر، جامع الأسرار: ص٥١٥.

<sup>(</sup>٢) استبعدنا البحوث الفلسفية، والمنطقية المعمّقة حول ماهية الجهل المركب، وحقيقة تعريفه؛ لأنّها تُخرج البحث عن هدفه الأصلي.

<sup>(</sup>٣) المظفر، محمد رضا، المنطق: ص١٩.

وبتعبير آخر: «هو خلو النفس عن العلم، وإذعانها بها هو خلاف الواقع، مع اعتقاد كونها عالمة بها هو الحقّ، فصاحبه لا يعلم، ولا يعلم أنّه لا يعلم؛ ولذا سُمِّي مركباً»(١).

فسبب تسميته بـ (الجهل المركب)؛ لأنّه مركب من جهلين، جهل بالواقع ونفس الأمر، وجهل بذلك الجهل، أي: إنّه يتوهم كونه عالماً، والحال أنّه جاهل لا علم له. فالجهل المركب عكس الجهل البسيط؛ لأنّ الجهل البسيط هو: أن يجهل الإنسان شيئاً وهو مُطّلع وعالم بجهله، وواقف على ذلك، أمّا في الجهل المركب، فهو غير ملتفت إلى جهله، بل يحسب أنّه من أهل العلم بذلك الأمر.

ولا يظنُّ ظانٌّ بأنّ الأمر يتوقف عند حدٍّ معينٍ، أو علم معينٍ، فهذا من الجهل المركب أيضاً، بل الأمر سيال في كلِّ اختصاص في مجالات الحياة المتعددة، فقد يظنُّ المبتدئ بالطب أنّه أصبح طبيباً حاذقاً، والحال أنّه ليس كذلك. وقد يظنُّ مَن سمع كلهات من هنا وهناك، أنّه صار مفكّراً، والواقع خلاف ذلك، وقد يتوهم شخص أنّه صار قانونيّاً، والحال أنّه في بداية البدايات من علم القانون، بل قد يتوهم أحدهم أنّه على خُلقٍ رفيع، والحال أنّه لا خُلق له، وهكذا. وهنا مكمن الخطر؛ لذا ورد عن الإمام الصادق الله أنّه قال: «قال رسول الله على الله عنه عله الإمام المام الله عنه وعله (٢).

فمنشأ الجهل المركب على هذا \_ هو وجود خلل في تقييم الإنسان لنفسه؛ وما ذلك إلا لعدم الرشد في القوى العقلية لسبب ما.

ولنعم قول الشاعر حيث يقول:

ليس لها في العلم كنه يدَّعي أكثر منه

ومن البـلوى التي أنّ مَن يُحسن شيئاً

<sup>(</sup>١) النراقي، محمد، جامع السعادات: ج١، ص١٢.

<sup>(</sup>٢) الطبرسي، على، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار: ص٠٣٠.

### الجهل المركب في القرآن والسنَّة

لقد أشار القرآن الكريم والسنة المطهرة تصريحاً وتلويحاً، إلى هذا المرض الفتاك\_ الذي لا يحسُّ بخطره إلَّا العالمون - في مواطن كثيرة منها على سبيل المثال لا الحصر: ١ ـ قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلُ نُنِئَكُمُ إِلَا خُسَرِينَ أَعْمَلًا \* ٱلَّذِينَ صَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنعًا ﴿(١).

قال الشيخ الطوسي في تبيانه: «يحسبون: أي يظنون أنّهم يفعلون الأفعال الجميلة، والحسبان: هو الظنُّ، وهو ضدُّ العلم»(٢). إشارة إلى وقوعهم في الجهل المركب.

وقال صاحب تفسير الكاشف: «ويتلخّص المعنى بأنّ أخسر الناس صفقةً، وأخيبهم سعياً، هو الجاهل المركب، الذي يرى جهله علماً، وشرَّه خبراً، وإساءته إحساناً» (٣).

وفي الوسائل، عن الإمام الباقر الله في ذيل الآية المتقدِّمة، قال الله: «هم النصاري، والقسيسون، والرهبان، وأهل الشبهات والأهواء من أهل القبلة، والحرورية، وأهل البدع»(٤).

وعلَّق السيِّد الطباطبائي في ميزانه على الروايات الواردة في ذيل الآية بأنَّها جميعاً من باب الجري والانطباق(٥)، بمعنى أنَّ ما ذُكر لها من مصاديق هي نهاذج، فمن الممكن أن تنطبق على غيرهم في كلِّ زمانٍ ومكانٍ، والجامع لجميع المصاديق إنَّما هو الجهل المركب، فيظنُّ أصحابها جهلاً أنَّهم محسنون، والحال أنِّهم واقعون في الوهم والضلال.

٢ ـ قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَآ ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُواْ أَنُوْمِنُ كُمَآ ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاءُ ۗ ٱلآ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلشَّفَهَآءُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴿ (٦).

<sup>(</sup>١) الكهف: آية ١٠٤،١٠٤.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان: ج٧، ص٩٧.

<sup>(</sup>٣) مغنية، محمد جواد، الكاشف: ج٥، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٤) الحرّ العاملي، محمد بن الحسن، وسائل الشيعة: ج٧٧، ص١٧٢.

<sup>(</sup>٥) أُنظر: الطباطبائي، محمد حسين، الميزان: ج١٣، ص٤٠١.

<sup>(</sup>٦) البقرة: آية ١٣.

فقد قال صاحب (زبدة التفاسير) في ذلك: «فإنّ الجاهل بجهله على خلاف ما هو الواقع، أعظم ضلالةً وأتمُّ جهالةً من المعترف بجهله، فإنّه ربها يُعذر وتنفعه الآيات والنُّذر»(۱).

٣- ورد عن الإمام الصادق الله قوله: «إنَّ عيسى بن مريم الله قال: داويت المرضى فشفيتهم بإذن الله وأبرأت الأكمه والأبرص بأذن الله وعالجت الموتى فأحييتهم بإذن الله وعالجت الأحمق فلم أقدر على إصلاحه. فقيل: يا روح الله وما الأحمق؟ قال: المعجب برأيه ونفسه، الذي يرى الفضل كلَّه له لا عليه، ويوجب الحقَّ كلَّه لنفسه، ولا يوجب عليها حقاً، فذلك الأحمق الذي لا حيلة في مداواته (٢٠).

وكلُّ ما ذُكر في الأحمق ظاهراً هي من لوازم الجهل المركب، فهو لتوهمه العلم يُصاب بالعُجب، ويتبع ذلك أن يرى لنفسه فضلاً، ويوجب لها حقاً؛ لذا عبَّرت بعض الروايات عن جاهل كهذا بـ(ميِّت الأحياء).

3\_جاء عن أمير المؤمنين على في نهج البلاغة في صفات الفُسَّاق قوله: «وآخر قد تسمَّى عالماً وليس به [وهذا هو عين الجهل المركب] فاقتبس جهائل من جُهَّال، وأضاليل من ضُلَّال... فالصورة صورة إنسانٍ، والقلب قلب حيوانٍ، لا يَعرف باب الهُمى فيصدُّ عنه، وذلك ميِّت الأحياء» (٤).

٥ وأخيراً، فقد ورد عن الإمام الصادق الله (الناس أربعة: رجل يعلم ويعلم أنّه يعلم، فذاك عالم تعلّموا منه، ورجل يعلم ولا يعلم أنّه يعلم، فذاك نائم فأنبهوه، ورجل لا يعلم أنّه لا يعلم، فذاك جاهل فعلّموه، ورجل لا يعلم ولا يعلم أنّه لا يعلم فذاك أمّق فاجتنبوه (٥). فواضح أنّ المقطع الأخير يُشير إلى الجهل المركب،

<sup>(</sup>١) الكاشاني، فتح الله، زبدة التفاسير: ج١، ص ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المفيد، محمد بن محمد، الاختصاص: ص٢٢١.

<sup>(</sup>٣) ما بين معقوفتين [] للكاتب.

<sup>(</sup>٤) الصالح، صبحى، نهج البلاغة: ص١١٩.

<sup>(</sup>٥) الريشهري، محمد، العقل والجهل في الكتاب والسنة: ص١٨٥.

والأمر باجتنابه؛ لذا يقول أحد المفكّرين بشأن هذا الحديث الجليل ما نصه: «السؤال الذي يُثار هنا يرمي إلى تقصّي السبب، الذي جعل الأحاديث \_ الواردة في هذا الباب بشأن التعامل مع أصناف الجهال \_ توجب على الواعين من أبناء المجتمع تنبيه الغافل، والجاهل البسيط، في حين لا توجب عليهم شيئاً، إزاء المصاب بالجهل المركب، بل وتحثهم على رفضه واجتنابه؟

وجواب ذلك: هو أنّ الجهل المركب أخطر أنواع الجهل، وهو في الحقيقة داء لا دواء له، فالشخص الذي لا يعلم ويتصور أنّه يعلم مصاب ببلاءٍ خطير، هو الشعور بأنّه يعلم، ومثل هذا المرض إذا اتخذ طابع المرض المزمن يتعذّر علاجه... إنَّ الأحمق الحقيقي ليس المصاب بعاهة في دماغه، ويعجز عن إدراك الأُمور؛ بسبب مرض جسدي... وإنّا الأحمق الحقيقي هو مَن يتمتع بدماغ سالم، إلّا أنَّ مرض العُجب والإحساس بأنّه يعلم هو الذي يفسد عليه عقله»(١).

# مَن هم أكثر الناس إصابةً بهذا المرض؟

لا يخفى أنَّ الإنسان العالم الواقف على حقيقة علمه كيفاً وكماً، والذي عرف قدر نفسه، هو بمنأى عن هذا الداء العضال، وكذا مَن وقف على جهله وقلَّة زاده المعرفي وأنّه بحاجة إلى التعلُّم. قال الإمام الكاظم الله الإنسان حظُّ من العلم وحصيلةٌ منه، نفسه (أن الحالة الوسطى، وهي أنَّ يكون للإنسان حظُّ من العلم وحصيلةٌ منه فهنا يشيع هذا الداء كثيراً عند هذه الطبقة من الناس، ولنُسمِّهم (أنصاف المتعلمين)، الذين لم يقطعوا شوطاً في العلوم، فهؤلاء هم أكثر الناس وقوعاً به؛ لذا قال أحد الأكابر ما نصه: «وإنَّ الجهل المركب يكون عند أناس هم بين بين، وهم الذين خرجوا قليلاً من بساطة العوام، وتقحَّموا في الجوَلان في ميدان العلم، بأقدام مرتعشة حتّى قليلاً من بساطة العوام، ويشوّهون العلم، تارةً بالتقليد الأعمى في المسموعات في مباديه، فهم يُقلقون العالم، ويشوّهون العلم، تارةً بالتقليد الأعمى في المسموعات

<sup>(</sup>١) الريشهري، محمد، موسوعة العقائد الإسلاميّة: ج١، ص٥١ ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٦٥، ص١٥٧.

إذاً؛ فعلى المتعلِّم - أيَّ متعلم كان، وفي أيِّ اختصاص - في بدايات التعلُّم والطلب أن يحاذر كلَّ الحذر في هذه المرحلة، بأن يعرف حقيقة معلوماته، وأنها مها بلغت فهى كالقطرة في المحيط الخضم، ولا يغتر بإغرار الشيطان إيّاه.

فهذه المرحلة تكاد أن تكون أشدُّ مراحل طلب العلم حساسيةً؛ لذا اشتُهر على الألسن أنّ غاية العلم هو الاعتراف بالجهل. وقد نُقل عن الحكيم سقراط قوله: تعبتُ في تحصيل العلم حتّى علمتُ أنّى لا أعلم.

#### الخروج عن الاختصاص

ثُمّ إنّ الأمر لا يقتصر على أنصاف المتعلمين، بل الأخطر والأدهى من ذلك عندما يتطفل غير ذوي الاختصاص على غير اختصاصاتهم، فترى مثلاً عالماً في التاريخ يعطي آراءً في الكيمياء، أو عالماً في الفيزياء يتكلّم في الاقتصاد، أو خبيراً بالقانون ينتقد آراءً فلسفية أو اجتهاعية، فهذه الحالة من أشدّ الحالات خطورة، فعندما يتعدى تأثير الجهل المركب حامله؛ ليشمل الآخرين ليوقعهم في الضلالات؛ تكون هي الغاية القصوى للجهل، وخصوصاً إذا كان الجاهل المركب يمتلك مواصفات أخرى، تُعدُّ عوامل مساعدة لتسويق جهله، كاللباقة، أو المركز الاجتهاعي، أو السياسي، أو... فالأمر سيكون أكثر تعقيداً؛ لذا ورد التحذير المتبادل لكلا الطرفين \_ أعني الملقي والمتاقي \_ بضرورة التثبت والتدبر.

فعلى المتلقّي ـ وهو السامع أو الآخذ للمعلومة ـ مسؤولية جسيمة في اختيار القناة الصافية، والنبع الطاهر الذي يستقي منه علمه؛ إذ الأمر ليس بهذه الدرجة من العفوية والسذاجة، فلم تترك الشريعة هذا الأمر دون أن تُوليه أهميةً كبيرةً، والأمر عقلائي قبل أن يكون شرعيًّا، فها من عاقلٍ يرومُ التعلَّم، والتدرج في مدارج الكهال، إلا واهتمَّ بأمر معلّمه، وعمَّن يأخذ معلومته، ومع ذلك وردت النصوص الشرعية لتؤكِّد وتحتٌ على



جهل المركب. الناء العضال

<sup>(</sup>١) البلاغي، محمد جواد، الرحلة المدرسية: ج٣، ص١١٥.

هذا الأمر العقلائي، ففي (علل الشرائع) أخرج الشيخ الصدوق، عن عبد العظيم الحسني، عن علي بن جعفر، عن أخيه الإمام موسى بن جعفر الله أنّه قال: «قال علي بن الحسين الله :... وليس لك أن تسمع ما شئت؛ لأنّ الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ السّمّع وَالْبَصَرَ وَالْفُوّادَ كُلُّ أُولَكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ ((()) وورد في كتاب الكافي عن زيد الشحّام، عن الإمام الباقر الله في ذيل قول الله تعالى: ﴿فَلَينظُو الإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ الله قال الراوي: «قلت: ما طعامه؟ قال [الإمام الله]: علمه الذي يأخذه عمّن يأخذه عمّن يأخذه المام عذاءً للروح؛ فليُحاذر الإنسان في غذائه الروحي، كما يُحاذر في غذائه المادي، بل الأمر أشدُّ وأخطر. بل عُدَّ التلقِّي ـ تلقِّي المعلومة ـ في بعض النصوص عبادةً، ففي الكافي أيضاً، عن الحسن بن عليّ بن يقطين، عن الإمام الباقر الله وإن كان الناطق يؤدي عن الله (عزَّ وجلَّ) فقد عبد الله؛ وإن كان الناطق يؤدي عن الله (عزَّ وجلَّ) فقد عبد الله؛ وإن كان الناطق يؤدي عن الشيطان فقد عبد الشيطان أله عبد الشيطان، بل إنَّ بعض عن الشيطان فقد عبد الشيطان، بل إنَّ بعض الفضائيات في عالمنا المعاصر صارت عين الشيطان ولسانه ويده.

أمّا الملقي (المتكلّم): فنصوص الشريعة زاخرة بالتحذير له بأن يتوخى الدقة، وأن يقول ما يعلم، وأن لا يخوض فيها لا يعلم، ونحن نكتفي بقول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ﴾ (٥)، فقد ورد عن الإمام زين العابدين الملي قوله في ذيل تلك الآية: «وليس لك أن تتكلّم بها شئت؛ لأنّ الله تعالى قال: ﴿ وَلَا نَقْفُ ... ﴾ الآية » (٢).

وفي وصية الإمام على المناخ الله الله عمد بن الحنفية، قال: «يا بني، لا تقل ما لا تعلم، بل لا تقل كلّ ما تعلم؛ فإنّ الله تبارك وتعالى قد فرض على جوارحك كلّها فرائض،

<sup>(</sup>١) الصدوق، محمد بن علي، علل الشرائع: ج ٢، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) عبس: آية ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج١، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ج٦، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: آية ٣٦.

<sup>(</sup>٦) الصدوق، محمد بن علي، علل الشرائع: ج٢، ص٥٠٥.

فالناطق والمتكلّم بغير علم جاهل مركب، وقد أوقع غيره في شراك جهله.

#### أعراض الجهل المركب وتبعاته

لا يخفى أنَّ لكلِّ مرضٍ مادي يصيب الجسم أعراضاً خاصة يُعرف بها، ويُميز بواسطتها عن غيره، والأمر كذلك في الأمراض الروحية التي تُصيب النفس والروح، فلكلِّ داءٍ من دوّي الروح علامات وأعراض يُعرف بها، وسبق أن قلنا: إنّ الجهل المركب عُبِرَ عنه بأنّه (الداء العضال)، أو (الداء الذي أعيى الحكماء) فها هي أعراض هذا المرض؟ وما هي تبعاته التي تُصاحبه وتنتج عنه؟

من الطبيعي أن يقال: إنَّ هذه التبعات والأعراض المصاحبة للجهل المركب، سوف تتفاوت شدَّة وضعفاً بها يناسب ذلك المرض، فكلّما اشتدَّ الجهل المركب اشتدَّت تلك الأعراض، والعكس بالعكس.

ويمكن تلخيص تلك التبعات بما يلي:

١ - الجهل المركب مانع من قبول الحقّ والرجوع إليه، بل يصل الأمر بالجاهل المركب إلى معاداة العلم وأهله، فقد ورد عن أمير المؤمنين عليّ الميلا قوله: «بالجهل يُستثار كلّ شرّ »(٢)، وقوله الله : «الناس أعداء ما جهلوا»(٣) و «مَن جهل شيئاً عاداه»(٤) و «ما ضادّ العلماء كالجهال»(٥)، فقبول الحقّ يعني قبلَ كلّ شيء الجهل به، ثُمّ قبوله والإذعان له، والجاهل المركب لا يرى نفسه جاهلاً فكيف يذعن للحقّ ؟!

٢ \_ الجهل المركب يقتل الدافع لدى الإنسان لطلب العلم؛ إذ إنَّ الإنسان بفطرته



جهل المركب. الناء العضال

<sup>(</sup>١) الصدوق، محمد بن علي، مَن لا يحضره الفقيه: ج٢، ص٦٢٦.

<sup>(</sup>٢) الآمدي، غرر الحكم: ص٤٣٢١.

<sup>(</sup>٣) المفيد، محمد بن محمد، الاختصاص: ص٥٤٠.

<sup>(</sup>٤) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج٥٧، ص٩٣.

<sup>(</sup>٥) الآمدي، غرر الحكم: ص٩٦١٢.

طالب للكهال، رافض للنقص، والعلم كهال، وكفى لكونه كهالاً أن يدَّعيه مَن لم يتصف به، فإذا رأى الإنسان نفسه عالماً، وهو جاهل مركب، فلهاذا طلب العلم حينيّذ؟!

٣\_ الجهل المركب يُميت القلب، وقد عُبِّر عن المصاب به بـ (ميِّت الأحياء)، فقد سبق أن نقلنا قول أمير المؤمنين في وصف الفُسَّاق، قوله: «وآخر قد تسمَّى عالماً وليس به، فاقتبس جهائل من جُهَّال، وأضاليل من ضُلّال، ونصب للناس أشراكاً من حبائل غرور، وقول زور، قد حمل الكتاب على آرائه، وعطف الحقَّ على أهوائه... فالصورة صورة إنسان، والقلب قلب حيوان... وذلك ميِّت الأحياء»(١).

قال أحد شُرّاح النهج: «أمّا كونه ميّتاً؛ فلأنَّ الحياة الحقيقية التي تُطلب لكلِّ عاقلٍ، والتي وردت الشرائع والكتب الإلهية بالأمر بتحصيلها، هي حياة النفس باستكمال الفضائل التي هي سبب السعادة الباقية، وقد علمتَ أنَّ الجهل المركب هو الموت المضاد لتلك الحياة، فالجاهل بالحقيقة ميّت، وأمّا أنّه ميّت الأحياء؛ فلأنّه في صورة الحي»(٢).

٤ - إنَّ الجهل المركب يُعدُّ منشئاً للكثير من الرذائل، والقبائح النفسية: كالعجب، والغرور، والتكبر، ففي ذيل قول أمير المؤمنين في نهج البلاغة: «... واعلموا - عباد الله - أنَّ المؤمن لا يُصبح ولا يُمسي، إلّا ونفسه ظنون عنده [أي: متهمة] فلا يزال زارياً عليها، ومستزيداً لها...».

قال أحد الشُّرّاح ما نصه: «كلُّ عاقلٍ مؤمناً كان أم غير مؤمن \_ يتهم نفسه، ويعيب عليها التقصير، ويطلب منها ولها المزيد من الكهال، والتحرر من الرُّذائل والعيوب، ومن أكبر العيوب أن يبرّئ الإنسان نفسه من العيب والخطأ، ولا مصدر لهذا الغرور إلّا الجهل المركب؛ فإنَّ الإنسان كلَّما ازداد علماً ازداد توقعاً للخطأ، وقبولاً للنقد»(٣).

<sup>(</sup>١) الصالح، صبحى، نهج البلاغة: ص١١٩.

<sup>(</sup>٢) البحراني، ابن ميثم، نهج البلاغة: ج٢، ص٩٩٦.

<sup>(</sup>٣) مغنية، محمد جواد، في ظلال نهج البلاغة: ج٢، ص٥٢٨.

إنَّ من أفضل نعم الله تعالى على الإنسان أن ميَّزه عن باقي أجناس الحيوانات بالعقل، تلك الجوهرة التي ارتفع بها الإنسان من حضيض الحالة الحيوانية، ليصل إلى مراتب يطمع بها حتى الملائكة المقربين، فبالعقل تتحقق إنسانية الإنسان، ولولاه لصار الإنسان صنفاً من صنوف الحيوانات ليس إلّا. فيا دام الإنسان سائراً بهدي العقل السليم فهو إنسان، فإن أهمل ذلك فقد رجع إلى الحالة الحيوانية؛ لذا وردت الأحاديث الجمّة في مدح العقل، وذمِّ الجهل؛ لأنَّ الجهل عبارة عن تغييب لدور هذه الجوهرة النفيسة، فقد ورد في كتاب الكافي الشريف، عن الإمام محمّد بن علي الباقر الله قال: «لما خلق الله العقل استنطقه، ثُمَّ قال له: أقبل. فأقبل. ثُمَّ قال له: أدبر، ثُمَّ قال: وعزّتي وجلالي، ما خلقت خلقاً هو أحبُّ إليَّ منك، ولا أكملتك أدبر، ثُمَّ قال: وعزّتي وجلالي، ما خلقت خلقاً هو أحبُّ إليَّ منك، ولا أكملتك إلّا فيمَن أُحبُّ، أما إنّى إيّاك آمر، وإيّاك أنهى، وإيّاك أُعاقب، وإيّاك أُثيب»(۱).

ومن مظاهر تغييب العقل الواضحة، هي حالة الجهل المركب؛ لأنَّ الجهل المركب ومن مظاهر تغييب العقل الواضحة، هي حالة الجهل المركب؛ لأنَّ الجهل المركب هو إعمال للوهم - أي يتوهم الإنسان ويزعم ويحسب أنّه عالم، والحقيقة خلاف ذلك والوقوف عند الوهم حالة حيوانية، تشترك فيها جميع الحيوانات مع الإنسان، قال صاحب كتاب (المنطق): «العلم الوهمي يحصل عليه كغيره من الحيوانات بقوة الوهم، وهي \_ هذه القوة \_ موضع افتراق الإنسان عن الحيوان، فيُترك الحيوان وحده يُدبر إدراكاته بالوهم فقط... ثُمّ يذهب هو \_ الإنسان \_ في طريقه وحده، متميزاً عن الحيوان بقوة العقل والفكر التي لاحدً لها ولا نهاية»(٢).

وقد ورد عن أمير المؤمنين علي الحليث الذي ذكرناه سابقاً، قوله: «وآخر قد تسمَّى عالماً وليس به، فاقتبس جهائل من جُهَّال، وأضاليل... فالصورة صورة إنسان، والقلب قلب حيوان... وذلك ميِّت الأحياء»(٣).

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج١، ص٠١.

<sup>(</sup>٢) المظفر، محمد رضا، المنطق: ص١٢.

<sup>(</sup>٣) الصالح، صبحى، نهج البلاغة: ص ١١٩.

وعبر شارح أصول الكافي عن ذلك بقوله: «الجهل على قسمين... والثاني: الاعتقاد بالشيء اعتقاداً فاسداً، ويقال له: الجهل المركب، والغيّ والغواية: الضلالة، وهذا أشدّ من الأوّل؛ لأنّه من الأمراض المهلكة للحياة القلبية، والأسقام المبطلة للحقيقة الإنسانية»(۱).

فيتبين \_ إلى هنا \_ أنَّ حقيقة الإنسان بعقله، وبه يُسمَّى الإنسان إنساناً، وإلَّا فهو كالبهيمة، وعلى هذا ف«الإنسان إنسان بالقوة إذا لم يعلم ولم يجهل جهلاً مركباً، فإذا علم كان إنساناً بالفعل، أو جهل جهلاً مركباً كان حيواناً، بل أسوأ منه»(٢).

### في علاج الجهل المركب

أجمع أهل المعرفة (٣) على أنّ من أصعب الصعاب، معالجة الجهل المركب؛ لذا فقد ورد في مطلع المقال تسميته بـ (الداء العضال)، فالجاهل بجهل كهذا، جمع بين الجهل والاعتقاد، وخلط معها العُجب والهوى والغرور، فبالحقيقة أنّ الجهل المركب عبارة عن عدَّة أمراض جُمعت في واحد؛ لذا كان من المتعذر تطبيب مَن أُصيب به، لكن مع هذا التعذر والصعوبة ذُكرت بعض الأُمور التي يمكن أن تكون علاجاً لهذا الداء المعضل، ويمكن تصور العلاج في مرحلتين اثنتين:

## المرحلة الأُولى: منع حصول هذا الداء بتجفيف منابعه

إن أُولى المراحل لمعالجة هذا الداء الخطير هو تحاشي الأُمور التي تولد جهلاً مركباً عند الإنسان والتي منها:

١-اتباع الهوى: فالهوى من أخطر مزالق الفكر «فعندما يحبُّ الإنسان شيئاً ويتعلق به، تعمى بصيرة عقله، وتُصم مسامع فكره، وبالتالي لا يقدر أن يتبين أو يدرك مواضع

<sup>(</sup>١) المازندراني، محمد صالح، شرح أُصول الكافي: ج٢، ص٤٠.

<sup>(</sup>٢) الأنطاكي، داود، تذكرة أُولي الألباب: ج١، ص٤.

<sup>(</sup>٣) أُنظر: الطريحي، فخر الدين، مجمع البحرين: ج٥، ص٢٤٦.

الضعف في محبوبه المعشوق، وهكذا الحال بالنسبة لخصيصة المقت [أي الكُره] وعليه؛ لو أراد أن يُميّز مواطن الضعف والقوة في نظرية ما، ويفكّر فيها تفكيراً صائباً، فعليه أن يتحرر من الميول والرغبات، تؤثر في اعتقاده شاء أم لم يشأ، وعلى سبيل المثال لا الحصر أنَّه اشتُهر عن العلّامة الحلي عندما أراد أن يُفتي فيها إذا كان ماء البئر قد أصبح نجساً، هل يمكن تطهيره أو لا؟ أمر بردم بئر منزله أوّلاً، ثُمّ بدأ بمطالعة النصوص الفقهية في هذا الصدد، ثُمّ أفتى بعد ذلك بأنَّه لو أصبح ماء البئر نجساً، أمكن تطهيره طبقاً لما جاء في الكتب الفقهية. فالعلّامة الحلي كان يعلم أنَّه لو لم تُردم بئر منزله، لأثّر وجودها في رأيه وفتواه بصورة لا إرادية، وهذه حقيقة لا تُنكر، فالإنسان لا يمكنه أن يُدرك الحقائق العقلية حقَّ الإدراك، أو يُبدي رأياً صائباً فيها إلّا إذا رُدمت بئر ميوله ورغباته النفسية، وتحرّر ذهنه من قيد هواها. وعليه؛ فكلًا تحرّر ذهن المحقق أو الباحث من الميول والرغبات النفسية، اقترب من الصواب، كها قال الإمام المحقق أو الباحث من الميول والرغبات النفسية، اقترب من الصواب، كها قال الإمام علي الله على المحقق أو الباحث من الميول والرغبات النفسية، اقترب من الصواب، كها قال الإمام علي المناه على المحقق أو الباحث من الميول والرغبات النفسية، اقترب من الصواب، كها قال الإمام على المحقق أو الباحث من الميول والرغبات النفسية، اقترب من الصواب، كها قال الإمام على المحقق أو الباحث من النهى، أبعدها من الهوى...» (۱۰).

الظنَّ: وهو أن يبني الإنسان معلوماته، وخصوصاً المعلومات المصيرية على علم، لم يصل إلى درجة عالية من الوضوح والكشف عن الواقع، فيتصرف على أساس ذلك العلم، تصرف الجازم المتيقن «وأوّل ما يُوصي به القرآن لتصحيح العقيدة، هو تجنب الاعتهاد على هذا المنزلق، ويؤكّد على أتباعه بعدم بناء عقائدهم وآرائهم على دعائم الظنِّ والشك، والتسليم بشيء دونها تأكد من صحته وثبوته، ففي نظر القرآن أنّه لا يحقُّ لمسلم أن يقتفي شيئاً، أو يجعله مداراً لعمله، ما لم يثبت له أنّه قطعي وثابت... وقد ردَّ القرآن على منكري المعاد، بأنَّم معوزون إلى الدليل على إنكار الحياة بعد الموت وقد ردَّ القرآن على منكري المعاد، بأنَّم معوزون إلى الدليل على إنكار الحياة بعد الموت إلى: إنّ إنكارهم لم يقمْ دليل عليه] وأنّ اعتقادهم لا يقوم على أساس علمي، وإنّها يقوم على الظنِّ والحدس بقوله: ﴿ وَقَالُواْ مَاهِيَ إِلّا حَيَانُنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَخَيًا وَمَا يُهَلِكُنَا إِلّا الدّهَرُ اللهُ مِنْ عِلْمٍ إِلّا يَظُفُونَ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) الريشهري، محمد، موسوعة العقائد الإسلاميّة: ج١، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٧٦.

ولعلَّ أغلب مشاكل عالمنا المعاصر اليوم تأتي من هذه الخاصرة الرخوة، فأصبح البعض يستبيح الدم والعرض والمال، لا لشيء إلّا لاتباع الظنِّ والهوى، وهذا من الطامات التي حذّر منها أُولو النُهي، وكلّ ذلك يُعدُّ مصدراً للجهل المركب، وينبوعاً له.

٣ - التعصب: وهو مأخوذ من العصب، قال ابن فارس: «العين والصاد والباء، أصل صحيح يدل على ربط شيء بشي» (١) ، وكأنَّ المتعصِّب يحاول أن يرتبط بفئته التي شعر بالانتهاء إليها على كلِّ حالٍ، أصابوا أم أخطأوا، أحسنوا أم أساءوا؛ ولهذا كان التعصُّب أحد منابع الجهل المركب؛ لأنّ المتعصِّب لا يعتقد أنّه على خطأ البتة، بل يرى نفسه مُصيباً مُحسناً على كلِّ حالٍ، ولا يعلم أنّه في تعصبه إنّها يتبع هواه وميول نفسه، وقد عبَّر أمير المؤمنين الشيطان، بقوله: «إمام المتعصبين، وسلف المتكبرين الذي وضع أساس العصبية» (٢). فلا بدَّ \_ إذا أراد الإنسان أن يتخذ موقفاً ما \_ من مراعاة أسس العقل والدين المتينة، وعدم اتباع الموى والعصبية دفعاً للجهل، وابتعاداً عن شراكه المُهلكة.

٤ ـ عدم الاختيار العلمي والدقيق لمصادر المعلومات: فلا مبالغة إن قلنا: إنَّ هذا الأمر إن لم يكن أهم الأُمور التي ذُكرت في هذه المرحلة، فهو لا يقلُّ أهميةً عنها؛ لأنَّ الكثير من المعلومات والاعتقادات والأفكار ـ بل والمواقف العملية والعلمية ـ تُبنى على معلومات استُقيت من مصادر موبوءة، لها مواقف مسبقة تعمل ضمن أيديلوجية معينة، ولها أهداف غير نبيلة؛ ولذلك شدّد أهل البيت المنظ على التدقيق والتثبت في مصادر العلم، وسبق أن نقلنا قولي الإمام الباقر اليلي، حيث يقول في تفسير قول الله تعالى: ﴿فَلِينَظُو الإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ (٣) حيث سأله السائل: «ما طعامه؟ قال الله علمه الذي يأخذه عمّن يأخذه» (٤). وقوله الله: «مَن أصغى إلى ناطق فقد قال الله علمه الذي يأخذه عمّن يأخذه» (١٠).

<sup>(</sup>١) ابن فارس، أحمد، معجم مقاييس اللغة: ج٤، ص٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار: ج١٤، ص٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) عبس: آية ٢٤.

<sup>(</sup>٤) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج١، ص٥.

عبده...» فكما أنَّ الانسان لا يأكل كلَّ ما يصادفه في الطريق، بل يتخير من الأطعمة أطيبها، وأشهاها، وأنظفها، بل وينظر إلى مَن أعدها وهيّأها، ويُراعي المكان الذي تُباع فيه، هل هو مكان تُراعى فيه الشروط الصحية أو لا؟ فليكن التدقيق في مصادر المعرفة أشدُّ وآكد؛ لأنَّ غذاء الروح أعظم أهمية؛ إذ إنّه باقٍ مع الإنسان، بل هو الذي يكوّن شخصية الإنسان ويحدد ملامحها ويرسم مصيرها الأبدي. فهناك الكثير الكثير من منابع المعلومات ومصادرها تصنع \_ بقصدٍ مُسبق \_ حالة الجهل المركب لدى الإنسان، وتحاول أن تُسيّره وفق أهدافها وأغراضها، من دون توخي للحقيقة والواقع. ولا مبالغة إن قلنا: إنَّ هناك مصانع ضخمةً، لإنتاج وصناعة الجهل المركب في زماننا المعاصر، تنصب شباكها في كلِّ مكانٍ؛ محاولةً منها لاصطياد أكبر عدد ممكن من بني البشر.

وهناك منابع أُخرى للجهل المركب، يطول بذكرها المقال، كالتسرّع في الأُمور، وعدم التثبت والدقة، و...، تركنا الكلام عنها اختصاراً.

#### الرحلة الثانية: محاولة علاج هذا الداء بعد حصوله

وقد ذُكرت لذلك عدَّة حلول نوجزها بالخطوات التالية:

ا عرض المعلومات على ذوي الاختصاص: فصاحب الاختصاص خبير باختصاصه، ولا بدَّ أن يختار المرء المختص العاقل الكيّس الذي لا يتكلَّم وفق هواه وميوله النفسية، وخصوصاً في الأُمور المصيرية، كالعقائد والأُمور الراجعة إلى دين الإنسان؛ إذ إنَّما تُحدد مصيره، وترسم طريق حياته الدنيوية والأُخروية، فإنَّ أحدنا إذا أراد شراء بيتٍ أو سيارةٍ يسأل كثيراً ويتردد، ويتحرّى ذوي الخبرة ليسألهم، وإذا أقدم على الشراء بدون مشورة، وكانت السلعة معيبةً، فإنَّه سيتعرَّض للّوم الشديد، والعتاب المرّ على تركه المشورة، مع العلم أنَّ البيت أو السيارة ممكن أن يعوضا، ولا يترتب على نقصهما كبير أثر في الدنيا والآخرة. فما بالك بالعلم الذي له مساس والخياة الدنيا والآخرة على والأمور الدينية، أو

لذلك؛ نرى بعض خُلَّص أصحاب الأئمّة يعرضون دينهم، وعقائدهم على الأئمّة الميلاء المعرف على الأئمّة الميلاء المعرف عليها إن كانت الأئمّة الميلاء المعرف عليها إن كانت تامّةً.

فقد ورد في (الكافي) الشريف عن إسماعيل بن جابر، قال: «قلت لأبي جعفر اليلا: أعرض عليك ديني الذي أُدين الله (عزَّ وجلَّ) به؟ قال: هات. قال: فقلت: أشهد أن لا إله إلّا الله...» (١) الحديث. وهكذا فعل عبد العظيم الحسني الذي كان من أجلَّة أصحاب الإمام الجواد والإمام الهادي المهم أحفاد الإمام الحسن الزكي اليلا، ومن أحفاد الإمام الحسن الزكي اليلا، ووكيلاً عن الأئمة الهلا في منطقة الري، ومع هذه الجلالة نراه يعرض دينه على الإمام الهادي الله في المنام والعقل والدين.

7 الاستعانة بالمشورة: «فمَن استبدّ برأيه هلك، ومَن شاور الرجال شاركها عقولها» (٣)، على حدِّ قول أمير المؤمنين اللهِ فغالباً ما تظهر للإنسان عيوب آرائه، ونقاط الضعف فيها، حينها يتم تداولها مع أشخاص من ذوي العقل والمروءة، وقد ذُكرت للمشاور صفات عديدة يطول المقام بذكرها، منها: أن يكون من ذوي العقل، وأن يُعطي أخاه محض الرأي، وأن لا يكون الرأي ناشئاً من هوى، أو عصبيةٍ، أو مصلحة دنيوية، و...

٣- الاستعانة ببقية العلوم: وهذه الطريقة قد اقترحها صاحب كتاب (جامع السعادات)، وتتلخص بطرح احتمالين لحصول الجهل المركب، فيقول ما نصه: «ثمَّ إنَّ المنشأ له [أي: المجهل المركب] إن كان اعوجاج السليقة [أي: السجية والطبيعة]، فأنفع العلاج له تحريض صاحبه على تعلُّم العلوم الرياضية من الهندسة والحساب؛ فإنما موجبة لاستقامة الذهن لأُلفه ـ لأجلها ـ باليقينيات؛ فيتنبه على خلل اعتقادها، فيصير

المدر الخامي ،البنة الثانية ، ١٤٣٥ م. ١٣٠

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج١، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٢) أُنظر: الصدوق، محمد بن على، الأمالي: ص١٩٥.

<sup>(</sup>٣) الصالح، صبحي، نهج البلاغة: ص٠٠٥.

إذ بدراسة العلوم اليقينية \_ كالهندسة والرياضيات \_ يتضح للجاهل المركب، قيمة اليقين ومعناه أوّلاً، وقيمة معارفه التي كان يظنُّ أنّها يقينية ثانياً.

ثمَّ يضيف حلولاً أُخرى سبق أن ذُكرت آنفاً، لكن لا بأس بذكرها تتمياً للفائدة، قال الله الله الله المركب خطأ في الاستدلال، فليوازن استدلاله لاستدلالات أهل التحقيق والمشهورين باستقامة القريحة، ويعرض أدلة المطلوب على القواعد الميزانية، باحتياطٍ تامٍ واستقصاءٍ بليغٍ، حتى يظهر خطأه، وإن كان [سبب الجهل المركب] وجود مانع من عصبيةٍ، أو تقليدٍ، أو غير ذلك، فليجتهد في إزالته» (٢).

وليكن مسك ختام الحديث حديثاً ورد عن الإمام الصادق الله إذ يقول لرجل: «إِنَّكَ قَدْ جُعِلْتَ طَبِيبَ نَفْسِكَ وبُيِّنَ لَكَ الدَّاءُ، وعُرِّفْتَ آيَةَ الصِّحَّةِ ودُلِلْتَ عَلَى الدَّوَاءِ، فَأَنْظُرْ كَيْفَ قِيَامُكَ عَلَى نَفْسِكَ »(٣).



لجها المركب الناء العضال

<sup>(</sup>١) النراقي، محمد، جامع السعادات: ج١، ص١٢٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٢٢.

<sup>(</sup>٣) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي: ج٢، ص٥٥٥.



# الماني المستخفظ المنادع في المستخفظ المناسخة الم



عَجَلَةُ فَضَيْلِيَةَ مُجْفِضَ صَمَّةُ فَالنَّهَضَّةِ الْجُسِينَيْنَةَ وَتَعْنَى بِالدِّرَاسَ الدِّينِيَةَ